DE

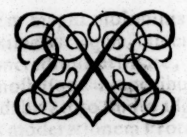
# NATURALI RELIGIONE

LIBER,

IN TRES PARTES DIVISUS.

Ubi falsa candidè refelluntur, vera probantur vel deteguntur, ac Orthodoxarum Ecclesiarum fratres ad concordiam vocantur.

AUCTORE PETRO CHAUVIN.



ROTERODAMI,

Apud PETRUM vander SLAART, Sumptibus SAMUELIS OLIVERII, Norvicensis Bibliopola.

M. DC. XCIII.

a d c

72 164 TARUTAVI

B .

RELIGIONE

N TERS PARTES DIVISUS

Visita cander's role; having order proin the roldesegness, we Green was: a discolour a fratres we concording vocamen.

> TROTOVA PULANO ORTES



Allandon Fredi 1 19 - House Staden 11 O. Alder HAR grupe 11 O. Alder HAR grupe 11 O. Alder Harden

M. DC. XCHI.

DEDICATIO. REVERENDISSIMO

TOTAL CHRISTO PATRI

disco O N I M O dac tar.

# HENRICO

EPISCOPO LONDINENSI

REGIA PRIVATIS CONSILIIS,&C.

LITERATORUM MÆCENATI, PROFUGORUM, RELIGIONIS ERGO, ASYLO, OMNIUM-QUE PATRI

on old m.S. P. D.

# PETRUS CHAUVIN.

Em magni moliminis, Maxime vir, quæ, tamen, fuâ incredibili utilitate, nobis nostrisque Nepotibus fese commendabit; toto studio adgredimur. Ad moderationem Protestantes cohortamut, seu, quod nobis idem est, Christianos nos esse ut meminerimus oramus

Heic,

Heic, ac ultra mare, omnia difsidiis cruentantur. Qui audiunt Protestantes suis ipsis intestinis discordiis sese dissociant, ac tantùm non confodiunt, nec ullus eft, qui ignem graffantem restinguat. Pax inter altaria secura non est; Duces, suos, buccina quasi, evocant; vulgus in contrarium, illorum exemplo, scinditur. Sese invicem alii alios Fratres infigniunt, ac videntur in mutuos amplexus ruere. Sed ea est adex picia, quæ virus latens in imis visceribus fovet; ut Græcorum proverbium sese heic persuadeat, Germanorum odium omnium maxime este virulentum. Eaest nostra societas, qualis & crat inter illos gemellos, de queis Buchananus, qui internecinisinimicitiis ab sese invicem dissidebant. Utrumque fœdus, eadem promifsa, eadem præcepta, eadem Christianitatis infignia, ac purioris, Religionis vincula coarctant; fed tamen, inveterato quodam livore, in-

intergerinus paries fratres a fratribus diffepit.

Caussæ treis, maxime vir, hujufce dissidii adferri possunt; quibus nec remedia deerunt, nisi nobis mens læva fit. Prima mali laes eft; Quod omnis inter nos abruptasit confœderatio: quodque Protestantes, sejunctim alii ab aliis, ut Judzi ab Ifraëlitis, fibi confulant, ac res augeant minuantque in Religione, nemine de vicinia in confilium vocato. Sensit & Galliarum Rex acerrimus ille Ecclefiarum nostrarum hostis; quòd; si corda nostra mutua societate adunarentur, res in melius crescerent; ideoque hoc qualecunque fœdus inter nostras Synodos, ac Provincias Cæmentatum, decretis suis, abrupit ac exinde jura nostra violare cœpit. Julianus Apostara hâc ususest versutia; dissidia scilicer inter Christianos disseminavir, ac hareticos in patriam revocavit, quò Orthodoxi ab illis depascerentur, ac sic, pedetentim.

tim, Ecclesiæ interirent. Iccirco legimus, quàm studiosè veteres Patres ad se invicem mitterent in virus Epistolas. Quibus vel pacem Ecclesiarum, resarcirent, vel hæressum virus serpens eradicarent, Hanc amicitiam, astutià Diaboli, ac nostrà inolità desidià, susque deque vertimus; ac, vinculum pacis colere, nil quicquam pensi habemus.

Hinc & alia procedit caussa hu-

Hinc & alia procedit caussa hujulce dolendæ animorum abalienationis, defectus scilicet unitatis; quam si coleremus, ad unum cumque gravem suis moribus ducem res Ecclesiastica devolverentur, atque hoc pacto fartæ tectæque manerente Nam tum divisiones dispalescerent, tum & errores, prompto rectoque regimine, difflarentur. Spiritualis militia fine imperatore sua mole ruit. Eaest unitas, quam D. Cyprianus urger, Clarissime præful quamque in toto orbe terrarum mirâ cum pharmonia vigere ajebar. D. Hieronymus iple, cujus ubie frii?

ubique zelum, ac mentem non laudem, fatebatur usu, Alexandriæ, antiquitus venisse, ut sapientissimus de Clero, ad Episcopatum eligeretur, ad schisma nempe prævertendum. Roma ipsa sua latè patentia imperia, sua Monarchia unione fovet ; ac Palæstina summo decore splenduit, donce Pontificalis infula apud unum resedit. Cùmque Donatistarum schisma Ecclesiarum formam deturpavit, hoc intercedente unitate, Constantinopoli, Carthagine, Româ, Arelatis malè feriati scrupuli ventilati funt, donec & tota hæc suffocaretur Secta.

Sed & alia adestratio hujus divortii, nempècerta quædam confœderatio in numeratos articulos. Non quòd planè velimus ut corpus Ecclesiæ, quantum quantum est, sine ullis juncturis labascat. Absit, teneantur & hi articuli, ut in quibusdam Ecclesiis ad modestiam natis observatur, nullum paullògra-

\* 4

VIUS

vius imponendo jugum! Nec illis adfentitue, unifi, fub hac tacità conditione, quod Sacra Scriptura fint adprimè consentanci. Nobis existimandum non est, quod Ecclesiæ prorsus, fine ullis minimis quidem nævis, defæcatæ fint; quòdque, aliquot labentibus annis, non sit admovenda manus medica, tùm ad ritus quoidam antiquandos, tùm ad aliquot errores primum gliscentes exstirpandos. Dicam quod sentio; opiniones, qua tempore Clementis Alexandrini, ac Tertulliani obtinebant postmodum deferbuerunt; ac opinione, quæ à D. Cypriano, vel errores, qui ab Origene adoptati funt, subsequenti fæculo desueverunt; nec vellemus in omneis sensus D. Hieronymi, qui Papas & totum terrarum orbem docuit, jurare. Nepotes Nostri videbunt, quæ nos ignoravimus, acduplex illud velum, quo sæpiùs nostrum obnubilatur pectus, à liberis nostris distringetur. Paulatim

latim ad regnum cœlorum progredimur. Nec tutus erit portus ulli αναμαςτησία, nisi in Abrahami

gremio.

Fac illustrissime præsul, ut aliquot articuli, quibus volunt ut mentes nostræ, quasi compedibus, constringantur, (rectè an falso perinde est,) videantur non prorsus certi, ac injiciant scrupulos; qui in istos jurabunt, evadent vel aperti prævaricatores, vel Hypocritæ. ac, quod consequens est perjuri. Si apertè dissentiamus ab rigidis eorum defensoribus, tunc temporis ex corum corpore exturbemur necesse est, ac penè est, ut excommunicemur, ac habeamur publici Ecclesiæ Hostes. Quò sier, ut protestans quædam Inquisitio apud nos obtineat; quare? quoniam in minimos hujuíce fœderis apices pedibus ac manibus non imus. Iccircò in eâdem mente possumus non esse cum reverendissimis meis in Christo fratribus; qui nuperrimè

mè totis suis viribus urgebant istam Consocietatem adversus cæteros, quorum mens non usquequaque consentiebat cum pristinis quibus dam opinionibus Tempora mutantur, cum suis legibus; nec ista Camarina, πολιπίως ac caritatis gratia, si res meis calculis ineatur, nobis videtur nimio zelo movenda.

Si oculos nostros, Clarissime vir, in fæcula retrò præterita conjiciamus aliqua cum sedulitate, advertemus, quòd, stabilità à Patribus. decenti disciplina, quæ subinde tamen mutabatur, symbola tantum-modòseu Breviaria quædam Religionis, in conciliis fibi præscriberent; quòdque, istis perpaucis doctrinis iisque fundamentalibus, ut loqui amant, ad Ecclesias omneis missis, unanimem istam Societatem arctè confoverent. Ac, cùm Zenonis temporibus évanxor quoddam, ambiguis verbis ad dissimulationem potiùs quàm ad veritatem fictis. Sm

voluerunt obtrudere, Ecclesiæ in gravia inciderunt discrimina. Res Ecclesiasticæ nec strictiùs nec la-xiùs sunt colligandæ. Concilium Tridentinum, sua versutia, voluit Franciscanos ac Dominicanos, oraculorum suorum ambagibus, sibi conciliare, ne sciliget, nimia perspicuitate, in nervos dissilirent. Sed humana ista prudentia parum profuit, ac vatinianum odium indè magis ac magis exarsit.

Hæc impedimenta superiùs nominata, Maxime vir, possunt, prudentià Christianà, ac tempore remediorum incluctabili parente removeri; quæque repagula nos ab
aliis intercludebant, amoveri vel
latiùs patere possunt. Jamdudòm
Magnus ille Rex, quem cœlum,
ad Tyrannicam ferociam resundendam, excitavit, fundamenta hujusce operis jecit; similisque Davidi, interarmorum fragorem templum non potuit ædisicare. Restau-

stauratæ paci hæc munia funt' refervata; nec qua est constantia noster Heros, manum ab opere retrahet, quin illud ad umbilicum usquè perduxerit. Res est difficilis; non quidem impossibilis: via tentanda est, quâ tot populi unanimi confensu, in cœlum penetrabunt. Regnum cœlorum originem ab Deo petit; sed, humanis tamen adminiculis, promovetur. Nec res ulterioribus miraculis peraguntur. Arca vacillans, quæ viribus humanisolim non egebat, nostris nunc est sustentanda manibus: vetusque crimen nova fit virtus, ac provincia. Si desides simus in coclorum pomæriis extendendis, rem Deus ipse perficiet, sed peccatum socordiæ nostris inhærebit medullis.

Absint modò vel inveterata præjudicia, vel dissentiendi cacoëthes, vel terrenus ac sordidus scopus, speramus fore ut res prosperè cedant in Dei gloriam, ac Ecclesiarum pacem. Cumque tua sit nota

moderatio Magne Vir, ac lumine, & auctoritate polleas, nullus dubito, quod & jam fecisti, quin hoc confæderationis inter nostras Ecclesias opus totis viribus promoveas. Heic, & ultra mare tædet nos hujus diffidii ; cui & accedit hæc ratio, quòd Ecclesia Anglicana proxima sit illis Ecclesiis Lutheranis, qua pacem sectantur; acmitigatæ vocantur. Audivimus quoque à Carissimo in Christo Fratre, quod Germani Principes, ad quos quidam è nostris delegati fuerant, proni fint ad hanc unionem amplectendam, ut & ipsimet dictitabant. Hæc verò scripta, quæ in lucem emittuntur, oftendent, quam rationi & naturæsit consentaneum Jamdiù paci ac amicitiæ studere. sanè parata erant; verùm infirma nostra valetudo subindè recrudescens, vel locorum intercapedo, quæ à prælo me submovebat, vel conditio mea ad nauseam usquè ingrata, ut id efficerem me hactenus ve-

vetuerat. Ac fortean diuturnior mora injecta fuisset, nisicavissimus meus frater natu maximus rem, pro sua amicita, confecisset in a sua confecisset.

Hæc igitur, Clarissime præsul, tibi humilimè consecro, tum ut sit
meæ in tuam Celsitudinem gratitudinis monimentum, tum ut testatum faciam omneis nostras palantes Ecclesias tibi æternum esse obstrictissimas, ut qui similis Constantino earum vulnera resocillaveris.
Deus, pro sua infinita misericordia, velit tuam Celsitudinem, ac
regimen prosperare, ad Ecclesiæ Anglicanæ, tum & cæterarum columen, & gloriam. Dabam Norvici
5. Kl. Aug. 1692.

in som St natur. St consonering an ac ampered staders, parata erati; verdin element nossira valetudo subindi reconstituto oca locaram internación, que à preso me monocoles, conditio mea se inactenación con estadente a conditio mea se inactenación con estadente a conditio mea se inactenación con estadente a conditio mea se inactenación.



# AD LECTOREM PRÆFATIO.

Sortium inivimus cum vivis atque mortuis, libros legendo, aut
familiariter colloquendo, conftanter existimavimus scriptorum inter homines commercium eorumque editionem nihil aliud esse, quam tacitam Epistolam ad
genus hominum scriptam: quâ auctores notum omnibus facerent se litteris incubuisse,
ac de latibulis suis in propatulum velle prodire. Obscura sane vita unicuique est oneri,
contemptum generose indoli intolerandum parit, torporem veternumque inducit, ac solertiam sterilem & inertem efficit.

Verum in super advertimus, ulteriori examine, divinam providentiam libris promulgandis interesse. Nam ex isto ferventi in vulgus eundi ac per ora virûm volitandi desiderio atque estu fluunt hac duo humana Reipubli-

publica beneficia. Siquidem vivida ingenia exacuuntur ad ulteriora tentanda in mentis commodum, ac scientia incrementum. homines, quibus non contingit esse nasutis, desiderio aut curiositate moti suas tenebras excutiunt ac Barbariei, legendo, valedicunt. Certe quidem secula, que ignarissima fuerunt, aut superstitioni fese devoverunt, Libris ut plurimum orbatissima erant. Ut mundus iste mihi habeatur, quasi vastissima quedam Schola, ubi cognitionem nostram quotidie promovemus; ubi adsunt praceptores ac discipuli, pralectiones fundentes, vel ediscentes; omnes denique studemus ad emulationem, nostra stationis rationem tandem aliquandoreddituri. ..... (19 1911) (1911)

Verumba dua superiores caussa sunt arcana incentiva, qua clanculum ac naturaliter, ut rotula quadam, nos cient atque amicè contorquent ad disciplinas propagandas.
Sed porrò aliæ sunt pragnantes ac publica rationes, qua unum quemque incitant ac movent ad suas dotes excolendas, easque faciendas (ut ita dicam) publici juris; idque
potissimum in rebus, qua cælum atque Religionem spectant.

Nemo homo est, qui jam nesciat, Ponti-

ficios omnem movere lapidem, his prafertim novissimis annis, ut Religionem Protestan-

tum chm illius cultoribus exfirpurent ac penicus exterminarent. Ommibus ingemis ad fucum ac artificia eruditis, in Galliis, in Anglid, ubique tandem, uf funt, ut vel infamem redaerent nostram Religionem, vel versipelli at ad mendacium quodcunque edocta versuità eam irriderent ad ignare plabetula tribunatia. Illa pericalosa factio, porins quam Religio à Papa per Jesuitarum canditoutos undiquaque emissa vere dici potest illud ranurum judicium vindice Dei manu Egyptiis institum; que omnia insessant qua grassantar; omnia sua spurcitie corrampunt; qua reguum concluve & solum adscendunt ad torius imperit dissoluvionem seu interitam.

Dao hat in re prastiterunt Doctissimi viri, tum in Gallius, tum in Anglia. Primitith spurium illam Romana Catholicam Doctrinam Sacra Scriptara at veneranda antiquitate oppresserunt innumeri, voluminibus, abi, coram Deo & Angelis pratsorum nostrorum spectatoribus, (nam quam plurimi sunt ad desperationem caci) triumphum de hostibus nostris reportarunt ad aternam venitatis decus. Secundo, quod praserimin Anglia factitatum est, notha illa Religione debellata, technas, mendacia, pias illas, quas dicunt, frandes & aniles fabellas ab illudenti-

bus

bus pontificia Religionis doctoribus excogitatas detexerunt, ac exploserunt ad incredibilem Pontificiorum ignominiam. Uti variis possem exemplis demonstrare. Miss aliis duo salum afferam, qua mihimet ipsi acciderunt, cum in Armorica degebam. In inferiori scilicet Armorica (bac nempe comædia actitanda erat in remotis locis) ubique referebatur me Religionem immutaffe meam, ac Pontificiam amplexatum effe; de egque nuncio non susurri, sed publica emanabant scripta in urbibus actriviis adfixa. Quod & mihi hujusce rei nescio narratum fuit coxam totà Synodo a nobili viro, qui mihi suum gaudium ingenue exhibuit, advertens quod fumivendali sibi imposuissent. Alia & est insignior Historia, que ad Nametas peracta est. Monachus inter Franciscanos queullatus, qui, sua eloquentia, magnum de serumorem sparserat, meis amicis dixerat se me invisurum esse, cui per internuncios urbane responderam cujusque docti prasentiam mihi fore semper pergratum. Is coram populo undique concurrente concionans, ut qui extraordinarium in modum a Pontifice misus cum alio collegà effet, dixit me cum ipso stipulatum esse velle nempe Religionem meam ejurure. Immo & dies indicitur, qua togam

gam meam coram plebe, ac in ipsa Ecclesià, depositurus eram. Tum verò populus
currere, Ecclesiam petere; unusquisque tale spectaculum desiderare. Verum ipse Monachus, prò suà solità audacià, Epistolam
quasi à me scriptam de pulpito legit, in quà
causabatur me prò sebri, quà certo laborabam, quartanà, non posse illi catui interesse, sicque fucum suis auditoribus secit, ac verba dedit. En hominum impudentiam!

Verum postmodum aliqua alia remedia efficaciora, omissis libris sua caussa inauspicatis, helc & illic usurparunt adversarii nostri. Ad vim, ad arma, ad furorem ventum est. Militant nempe isti perturbatores adversus Christi oves, ut Leonide commilitones, tanquam apud inferos canaturi. Totus orbis terrarum flebilem nostram historiam novit, ac ex alto ingemuit. In hisce tractibus eadem via publice tentabatur. Illustrifsimus Henricus Episcopus Londinensis, qui sua pietate, constantia, virtutibusque omnibus toti orbi Protestanti nonssimus erit ad ultimos posteros, de sua sede, nulla ratione admora movetur; celeberrima Cantabrigiensis & Oxoniensis Accademia suis privilegiis orbantur, ac tantum non jubentur effe Pon-\* \* 2

PRATIO

tificie, Episcopi ad Turrim dammantur. Jesuita Christas suos arrigunt. Exercitus ubique ad terrorem locantur. Tunc temporis redemptorem quendam exoptabamus, as, pra impasientià, sic quali prefabamur.

Phosphore, reddediem, cur gaudia nofira moraris? Cæsare venturo, Phosphore, redde diem.

Verum tandem Daus vindex adest de machina, ut aiunt; Gulbielmus Aurafiquis, Invictus, Ille Princeps, jugum nostrum excutit , ac nos in libertatem afferit in tatius Enrope konum, as eternum memorandum Religionis nostra solatium. Ac, dum scribimus urbis tota constrepit gandio atque incredibili adplanse ab illam proclamationem à sapientissimo Parliamento indictamagna Rex Britannia & c. ciem lavitie lacrymis ab emmibus bonis declatux. Cum igitur adverteremus mundum controuersia Libris Sacra Scriptura fretis fer-me scatere, acpreterea mibi tempus ad aliquid midicandum suppetere, ut qui jam ab aliquot mensibus liber sine publica Provincia sim, baris successuis ex more aliquid mente votutavi, ac rationem solam consului; adeout ilillà tantummodo suffultus Religianem Romanam exploserim. Verum illa scripta sparsa
jacent inter meas schedas, ne scilicat iste liber
in miniam molem excresceret. Cum ergo
in meà salitudine meam meditationem in consilium adhiberem; Primò adverti me devimetum esse tum propter innatam indolem, tum
propter sortem nostram amnem declinare inertiam, nam oti nostri ratio reddenda nobis
est, uti quidem Justinus cum Catene existimahat: in eademque meute sumus cum illo sapiente apud Sallustium; \* ubi socordiæ, inquit, te te, atque ignaviæ tradideris; nequicquam Deos implores: irati infestique sunt.

que sunt.

Sed Dein ad rationis nostra fores nobis animus fuit pulsandi, experturis utrum illam excitare ac accendera possemus. Reperimus utique (felicat venum fateri) illam esse vastum Oceanum, uhi plurima sunt lustranda ac detegenda. Sinus, insula abdita, terra incognita nobis tandem obversantur. Nec demireris, Lector, quòd cadem cum reverendissimo Episcopo Wilkins tractanda susceptimo, qui sanè politus, eruditus ac eloquens erat. Verum cum innumera sint in hoc immenso mari via, unicuique patebit me \*\* \* 3

<sup>\*</sup> In de bello Catilinario.

# PREFATIO.

neque ad eundem chim illo viro scopum collimasse, neque similem materiam ullibi serè agitasse. Immò verò, cum solam meam rationem tundere ac exercere voluerim, nullos libros consului, nullamque citationem auctorum adhibui, exceptisillis, qui sponte sua sese menti mez obsiciebant, vel qui ad marginem, in supplementum ac consirmationem, aliquandò exscripti suerunt. Ut si cum aliorum cogitatio mea aliquando concurrat, id eveniat aquè sortuitò, ac ubi variz atomi in aere volitantes in Societate veniunt.

Sed demum mihi pergratum erat rationem cum Religione conciliare, his duobus extremis vitatis, ut ne Religio in mera mysteria, in sumos ac enthusiasmos verteretur; on ut ne sola ratio obtineret in Religione; sed

utraque amice conspirarent.

Neu quis ex meis amicis heîc exprobret quod in aliquot capitibus sententiam meam mutaverim; quodque mihi acciderit idem fatum, de quo Gerardus Johannes Vossius scribebat ad Forbesium Episcopum, me scibicet vertendo cælum meam etiam mentem variasse. Nam & respondebimus cum illo è septem sapientibus viro solone, me quotidie senescere multa addiscentem. Nedum ut erubescamus in istis constrendis, ut contra

gloriemur nos, Dei providentià ac procellà in istas insulas detrudentibus, nova ac tutiora lumina in legendis libris adquisivisse; nam besc mitia principia ad pietatem ac do-Etrinam obtinent, qua ex animo amplestimur, nullo tamen aliis hâc de re indicto bello. Ac si quis modeste velit hac mea oppugnare scripta, mibi acceptissimus erit; nam vel docebo, vel docebor: ad utrumque sum paratus, quamquam & hoc dicimus nostram attente consuluise rationem; ut si cadam cum meà, consentiam cum alià; quod intendimus.

Nec Quisquam dicat nos libri molem composuisse, ac debuisse brevitati studere. Verum nemo hac de re mihi dicam scribet, si advertat nos ubique variam materia copiam, vel difficillimas quastiones explicuisse. Cum de scientiarum Principiis agitur, geometrice ac succincte loquendum est: cum de Scientiis movetur examen , tractande ille sunt variis ac lucidis argumentis ad illas inculcandas ac persuadendas. Nam sapenumerò contracta scripta, vel laborem, vel tadium sua obscuritate pariunt; secundum hos di-Etum, brevis esse laboro, obscurus fio. Optime Marcellinus Lib. 15. Tunc enim laudanda est brevitas, cum moras rumpens intem-LIBR!

intempestivas, nihil subtrahit cognitioni justrorum. Cumque eo jungas velim Gregorium Nazianzenum, qui auctores cum juculantibus comparat, at qui non debeant sum micrere telum nec supra nec infra scopum. De catero Deum oramus, Lector, ut te méque cum nostris scriptis prosperet.

re jengros, meners ceceptificames er

lecebes, vel

rantes, guares, am 35 hocuseimer enfrant

rente conjuna, e rancomm : me hoculaine

com men, confenient chim alla reforekti-

Tiec Onif Wasters Can in came populie, as debite and the process of the nome bue de re min Conect, ji edverin nos gotina vertina materia cepteno ; vel difficultimas questiones explicatife. Como de foundaring L. onles outer , concernice de succionde loquem ma oft : como de Scient is movetur example. tradiande ille fine varies at trecidir a consentis ad illas en alcenhas acperfushed Nam Josephensen conenda fragra, ... laborem , cetradiam Ind obscurrate paramet; secondaris bor didum , showing off liboro , obligation fio. Optime Marcallan Lib. 18. Tune coins hadanda eft breverss, cum mens mangens ameem. LIBRI

# LIBRI

DE

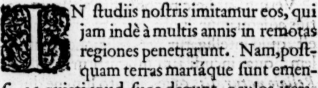
# RELIGIONE NATURALI

PARS PRIMA.

Ubi de Dei notitià agitur.

# CAPUT PRIMUM.

Quòd litteratus vir sit viatori similis. Quid Religio Naturalis, quot parteis habeat. Quid heic par naturamintelligatur. Quòd Deum ut plurimum per traditionem, seu sidem, unice noscamus.



fi, ac quieti apud suos degunt, oculos irerato intuitu conjiciunt. In illa que peregrinando detexerunt. Hæc, calculis denuò ad-

A

hibitis,

intempestivas, nihil subtrahit cognitioni sustorum. Camque eo jungas velim Gregorium Nazianzenum, qui auctores cam juculantibus comparat, at qui non debeunt suum mittere telum net supra net instra scopum. De catero Deum oramus, Lector, ut te méque cum nostris scriptis prosperet.

re ferified finder teceptiffings et and detect of the contract of the contract

Nec Out waster come come spinife, as debices of process of some acmo hac do re man fermer, ji advertur nos abique vorindimateria cepturo, vel difficultiment quelle exceptioniffe. Came do fountiarum Postinis egiter , geometrice ne succincle loquen was the cime of Scienthe movetur exempes, tradiande ille fine varus ac lecidir a comentis ad illarin edeandes acperfinades Avare fepenamer a conwith feeping of Indones , col redsime Ind observious parinas; secondam vos didum , duct is the labora , abforded the. Optime Marcellian Libites. Turre enine laudanda eff brevitas, cum moras rumpens LIBRI -maint

# LIBRI

DE

# RELIGIONE NATURALI

PARS PRIMA.

Ubi de Dei notitià agitur.

# CAPUT PRIMUM.

Quòd litteratus vir sit viatori similis. Quid Religio Naturalis, quot parteis habeat. Quid heic par naturamintelligatur. Quòd Deum ut plurimum per traditionem, seu sidem, unice noscamus.



N studiis nostris imitamur eos, qui jam indè à multis annis in remotas regiones penetrarunt. Nam, postquam terras mariáque sunt emen-

fi, ac quieti apud suos degunt, oculos irerato intuitu conjiciunt. In illa quæ peregrinando detexerunt. Hæc, calculis denuò adhibitis, 2 DE RELIGIONE

hibitis, in mente sua repudiant; illa verò adprobant atque collaudant; quoque dispensa ac consusa jacebant, in rectum ordinem conferunt, atque fynopsin seu Historiam omnium ab fele spectatorum componunt. Nobisheic paria eveniunt, ut qui, postquam per divinas atque humanas disciplinas aliquamdiu iterfecimus, vela nostra aliquantulum contrahamus, ac nostras ideas utcunque dispersas recolligamus: ut hoc tria prostemus post varias discursationes, ac sedulò examinemus; scilicet utrum recta via insistere perrexerimus & Utrum errata; în quæ alii incurrerunt, vel declinaverimus, vel exploferimus; An tandem aliquid inventi, fine temeritate, superioribus addiderimus. Nam superfunt terre utique incognite in illo rationis Oceano; ac existimamus, ignaviam excutiendo, omnia esse tentanda, ut doctrinas magis ac magis pollimus adlequi; (liquidem in magnis voluisse sat est;) vel saltem aliis viam præmuniamus ad ulteriora consectanda.

Verum, ut heîc propositum nostrum totius adsequamur, nobis nunc præmittendum est, quid intelligatur per religionem naturalem, quæ incudi jam submittitur. Illa est Religio naturalis, quæ, innato sumine duce, in Dei illiusque attributorum notitiam venit, quæque dein in adorationem essunditur ac

anidid

exeri-

exeritur, mutuâ inter homines societate inità atque compactà. Adeò ut ista Religio ex his tribus partibus potissimum constet, sicut & hic susceptus liber. Nempè ex notitià ac Dei sensu illius que infinita essentia, quantum quidem possumus solà ratione ab errore semotà; Ex cultu seu adoratione externà; Ac tandem communi inter homines institutà consociatione ad illud divinum officium

præstandum.

Illa verò ratio, que in confilium adhibetur, debet esse pura atque defæcata, ab pasfionibus fejuncta ac affectibus libera; eáque ut obtineatur, idez distincta ac evidentes tantummodò funt admittendæ, quantum quidem natura rei, aut humana nostra infirmitas ferre potest. Naturalis autem vocatur, quoniam extrà limites natura non vagatur, nec in revelationem fefe immittit: quæ fane magnum addit pondus cordibus nostris ad virtutem nobis ingenerandam ac pia noftra proposita promovenda; tum quod que naturalia funt, fint clara atque nobis facile sese ingerant; tùm quòd, quæ à tali principio proficilcuntur, sese maxime nobis approbent sut qui aversissimus ab iis omnibus, que à naturà recedunt aut ei contradicunt: Natura illa, quæ in nostrum cadit examen, (nam novem alias nature interpretationes apud -nel

apud auctores usurpatas hesc non moramur) complectitur rationem, traditionem ab hominibus vulgò receptam atque plurimis sæculis confirmatam, ac consuetudinem inveteratam, quæ rationi maximè consentanea est.

Traditionem heîc unà cum ratione conjungimus, quoniam quædam funt nobis traditione confignata, quæ non minus firma funt, quàm quæ ratione explorata ac comperta sunt. Ideóque, ficut in divinis, ità & in naturalibus, fides quædam eft, quæ in hominum judicium refolvitur ac definit. Res exemplo patefiet; quòd credamus Deum existere, illud ut plurimum procedit à side illà de manu in manum commissa seu longà traditione, quæ fine examine adoptatur atque admittitur fiquidem pauci funt, exceptis viris studio addictis, qui per ratiocinationem ac argumenta divinitatem credant. Vulgus hominum, anzmaisti, ut loquitur Aristoteles, probatione sine arte aut merâ institutione notitiam illam imbuit atque confervat; adeò ut fine præceptoribus efferafcerent ac divinitatis sensum consopirent.

Non tamen velimus solam traditionem illam divinitatis existentiæ notitiam propagare; nam ea est differentia inter hanc traditionem, ac alias multas, quòd hæ vulgò cre-

dan-

#### NATURALI.

dantur, ut meræ traditiones, nullo ampliori adhibito scrutinio, quoniam per manus nobis sunt concreditæ: illa verò de divinitate fides nobis instillatur atque persuadetur, quia, ubi nobis infinuatur, confentanea utique est illis connaturalibus rationis principiis, quæ nobis insunt ac paulatim augescunt. Illascilicet traditio similis est nostris illis consanguineis, qui perplurimos annos peregrè profecti sunt, ac famâ tantum nobis noti funt; sed postmodum nobis dignoscuntur, non-solum subdubià illà opinione, sed & mille aliis xpirppiois certiffimis, quæ nos in gratissimum adsensum trahunt. Sed,quoniam illa fides seu notitia labefactatur à duplici hominum genere, videlicet à nuperi-mis Deïstis, qui inter homines clanculum vivunt ac divinitatem per cuniculos concutiunt, ac Atheis, ideò adversus istos hæc incipiemus tractare: ac primum illusiones deistarum excutiamus.

CA

# CAPUT SECUNDUM.

Quodnam sit discrimen inter Deistas & Socinianos. Quòd Deista sint neque Pagani, neque Christiani. Quòd Religionem omnem amoveant. Quòd Epicurei sint. Eorum origo. Quasint mala binc exprientia. Responssio buic difficultati, quòd ubique scateant Religiones.

E Deistis inquisituri, ritè fecerimus, ad aupicoxiav removendam, fi cos distinguamus & secernamus abillis, qui cum Paulo Samofateno ac Socino S. S. Trinitatem è computo fidei nostræ articulorum amovent, acdenegant, Hi quidem impingunt fuum dogma, quantum in illis est, adserendo ac probando, illi verò argumenta abnuentes mysterium Trinitatis ouguasimus irrident. Et, cum Sociniani S. Scripturam una cum Religione admittant, isti ab utrâque diffiliunt, facros codices atque indivulsam comitem religionem naso quasi suspendendo. Ii sunt scilicet, qui ab omni Religione abhorrent, eamque planè emasculant: vivunt ut animalia hujusce vitæ sequacia, de suturâ parum folliciti. Quam fectam ut radicitus evellamus, nobis est primò advertendum quæNATURALI.

quænam pestis aut venenum insit illorum dogmati. Secundo quæ sit, quantum quidem judicare possumus, illorum Desstarum origo. Tertio quænam incommoda hinc oriri possumt. Quarto quomodo breviter Religio nobis sit adstruenda. Actandem quinto, quæReligio debeat apud nos obtinere.

Adprimum quod attinet, audacter adserimus illas hominum quisquilias esse reipsa gentiles, ut qui Christianæ Religionis mysteria aversentur, immò & illis deteriores eo potissimum nomine sunt, eò quòd Ethnici Scripturam nescientes, ignorantia ac infirmitate peccent; isti verô Deistæ pravitate ac impietate deliberata laborant. Ture quidem diceres illos haud absimileis esse Sinis, qui, cum reliquias S. S. Trinitatis, J. Christi, S. Virginis ac Apostolorum apud sese perhibeantur custodire, de cætero tamen illa my-steria è suis confiniis ablegant. Isti Deistæ scilicet videntur esse neque Ethnici, ut qui inter Christianos degant, corumque fidem exterius profiteantur; neque item Christiani, cum omnem plane Religionem de terris eliminent. Sed sunt quædam inaudita mon-stra adinstar Cameleontis, quæ, ut cum Paganis comparantur ad illos maxime accedant, prout verò immiscentur Christianis, corum

Ope Religione colorem videntur induere. Ea certe lues videtur suboriri aut subputrescere his novissimis diebus; ut, quæ serpens ac spurie delitescens in hodiernis annalibus non referatur, nec inter 77. hæreses Epiphanii recenseatur.

2. Nobissunt quidem semi-Athei, quum omnem Religionem, quæcunque sit, ex æquo abrogent: quæ sanè plana via est ad Deum impetendum ac de medio quasi tollendum: quandoquidem Religio his tribus fundamentis innitatur, scilicet Dei influxu ac benignitate, illius justitià, ac tandem potentia. Benignitas quidem nobis allegatur, quoniam ipsa hominibus piis largitur bona, ut vel virtutem excitet, vel retrahat à vitio. Justiția verò infligit mala iis, qui exerto brachio peccarunt, vel sua resipiscentia ad frugem non revocantur. Potentia tandem illius extenditur ad eos, qui ad maximas angustias redacti sunt, quique ad Deum vociferantur, illius præsenti auxilio freti. Itaque mutua heîc relatio est inter Deum & Religionem ob tria illa commoda, quæ à Deo in homines necessariò fluunt; quæ si amoveas aut neges, Religionem quoque negare necesse habes: immò & Deum ipsum pedetentim de medio rerum eximis. Certe quidem isti mihi sunt annumerandi Athæis, quoniam niam cujus existentiam ore tenus profitentur, illi corde abrenuncient: cum à legibus exterius caveant, ne in illarum poenas incurrant, quæ adhuc dum ferales sunt, (quod & refert Plutarchus de Areopagitis sentientibus Deos negantes morte esse plectendos) in meditullio autem cordis bacchanalia vivunt. Stultus dixit in corde suo, quod non sit Deus; in corde quidem, ait D. Augustinus, quoniam id ore ac publice profiteri non audet.

3. Ideòque isti homines sunt reverà Epicurzi, qui Deumin oneden'y mutant, suz felicitatis possessorem inertem, qui de præteritis ac futuris otiosè disserit, ad Elysios Luciani Campos veluti relegatus, ubi cum heroïbus, de rebus mundanis in lectulo jacens, ut senex quidam, suam mentem aperit, aut subsannat; quapropter isti homines dicuntur providentiam cum Epicuro ejurare, atqueadeò ipsum tacitè negare: eâque de causa variam, quæ extitit de Epicuro sententiam heîc possumus commodè conciliare, cùm dictum fuit ab his quidem illum esse Atheum, ab illis verò id negatum. Negatum quidem fuit illum fuisse Atheum, quoniam inter suos infinitos mundos Deum intercluderet. Sed & vafer ille reipså erat Atheus, quoniam omni potentia cavebatur Deus; mundi inglorius spectator, qui sine illius ope ac scientia, atomorum ultrocitròque concurrentinm coaptatione sortuito sormatus suerit. Nec est, quod nasutus vir velit eum apud Lucretium excusare, dicendo quod ille Philosophus sancte de Numine loquatur. Nam constat illum ex professo Religionem omnem sustulisse. Quod si cautè de Deo, ac virtute locutus suerit, id potuit essicere hoc duplici nomine; tum ut sele cateris accommodaret, legésve non violaret: tum ut sui hypothesi serviens amea
ziav seu evraziav animi statueret, que sanè, sine virtutum exercitio non potest obtineri.

Hæc cum sint infrunita, ac periculosa, nobis jam sedulò erit observandum, à quo præsertim sonte ista malorum colluvies prosiciscatur; idque, quoniam ista lues de regno in regnum insidiose serpit ac penetrat. Gallia

no-

<sup>\*</sup> Cic: in primo de natura Deorum. Epicurus ex animis hominum extraxit radicitus Religionem, cum Diis immortalibus & opem & gratiam sustulit, cum enim optimam & præstautissimam naturam Dei dicat esse, negat idem in Deo gratiam; tollit id quod maxime proprium est optimæ præstantissimæque naturæ; quid enim est melius, aut quid præstantius bonitate, & benesicentia? qua cum carere Deum vultis, neminem Deo, nec Deum, nec hominem carum; neminem ab eo amari, neminem diligi vultis.

nostra dicitur istam malorum lernam sovere; iique Deistæ audiunt apud Nostrates des esprits sorts, scilicet solida ingenia, quæ infirmi popelli tralatitias opiniones, ac Religionem respuunt. Hoc ipsum venenum in Belgio primum gliscit; Nec vicina Belgio regna ab ista intemperie absunt. Nos quidem existimamus, quantum saltem possumus hunc abortivum souctum investigare, istos Deistas suam originem acceptam referre his tribus caussis.

Prima hæcest, quòd cum isti homines non possent numinis existentiam prorsus negare, pertæsi illius exosæ inter homines sententiz Atheismum deposuerunt. Nec verd ad Religionis severitatem audentes sese admovere, in bivio substiterunt, inter Deum & homines ambigui. Isti sunt quasi neutri, nec Deo, nec hominibus plane accedentes. Itaque illos diceres effe Atheorum eluviem ac emanationem; qui in declivi monte fatifcentes subsidunt, nihil quidquam pensi habentes, quicquid de cœlis, aut Ecclesia fervide edifferatur. Sunt scilicet Atheorum fecta, aut hæresis mutila, aut schismatica schola; sicut Maximianista de Donatistis emerserunt.

Sed & illa opinio fecundo potest suam originem repetere ex fæcibus illius Religionis PonPontificiæ, quæ nihil masculi habet, ac infantiles bullas tantum non admittit in omnibus suæ sidei capitibus. Nam, si homines videant quòd contribules sui ad infructuosas peregrinationes sese amandent, imagunculas quasdam veneraturi Lauretæ, Salmurii, ac innumeris aliis in locis, ac cultus barbaro idiomate peragatur, de mortuis maximam partem devotus, inter tot ceremoniarum lufus; proclive subinde est ut illam Religionem propudiosam, suo saltem corde deserant, ut qui non fint satis strenui ac pii ad illud publice tentandum; cumque prætered sint ignari, in eaque sola Religione sint innutriti ab iucunabulis, cæteras pari pede abjiciunt, suæ Deïstarum opinioni toti tandeminvoluti.

Sed prætereà alii sunt nasutiores, qui altiùs in illà Religione ascendunt, quique nihil inibi certi videntes, illam secretò abjurant, eoque progressu contenti sese adaliam puriorem non convertunt, ac Deum tantum frigidè admittunt illique immoriuntur. Nempè alii infallibilitatem, quæ sola est credendi norma, Concilio Æcumenico adligant, Parisiis; Romæ verò illa ipsa ara
paptyoia Papæ ut ChristiVicario, aut alii sub Christo attribuitur. Parteis utrinque sibi videntur argumenta achillea pro suo palladio

adferre; sed tertia exin adsurgit Secta, quæ adferit Papam cum generali Concilio illam infallibilitatem præstare; quod nihilaliud est nisi μορμολυκοιον aut subterfugium, quo tacitè declarant hoc ultimum in medium proferri, eò quòd ad incitos redacti sint; quoniam illam πανήγυριν seu convocationem œcumenicam cum Papa nunquam poterunt adsequi. Præterquam quòd, cum difficultas in side exoritur, impossibile sit hunc Ecclesiasticum exercitum ad oculi ictum congregare, ut te expedias ex illis, quibus irretitus es difficultatibus. Quò sit ut homines delusi, totum illius Religionis pondus abjiciant, ne sese vana spe continuò ablactent.

3. Sed prætered hæc incredula Deistarum superstitio tertiam habet causam suorum natalitiorum, scilicet profanatio eorum hominum, qui, referente S. Petro, omnia irrident ac proculcant, quique his novissimis diebus debebant suum caput exerere. Iique sunt qui in mediâ luce cœcutiunt, ut sue carni indulgeant, ac sanctissima quoque ludibrio, quod sane consequitur, habeant; quales sunt illi; qui dicuntur in Anglia vivere, cum reformationem suis factis abjurent, facillimum est ut postmodum suis

verbis eam rejiciant.

4. Ex his quæ jam diximus, satis patet

DE RELIGIONE

puæsint nocumenta nobis timenda ex illa Deistarum opinione, quæ quo magis nobis innotescant, hæc pauca superioribus addenda judicavimus. Hoc examine nempe sic procedimus. Quæ sunt pestifera Reipublicæ, Ecclesiæ, ac Deistis ipsismet, nullo modo sunt toleranda; verùm ea ipsa Deistarum opinio his omnibus infamiæ notis inuritur; unde concludere est illam esse radicitus

extirpandam.

14

1. Ac primum quidem illa Deistarum hæresis sua luc infestat rempublicam, quoniam isti diabolicæ Religionis mangones ac restauratores hæc duo invehunt principia in suos penates, tum ut Dei timorem de hominum corde expectorent ac obliterent; tum, quod consequitur, ut vitia ac detrimenta quæque, quæ ex Dei neglectu necessariò nascuntur, illis obtrudant. Verum nemo nescit sapientes reipublicæ administratores omnem movisse lapidem, ut subditorum cordibus virtutem instillarent, sine qua regna sceleribus suis perturbata susque deque vertuntur, utque Dei timorem ipsis cautè ingenerarent. Quapropter Plutarchus disserens adversus. Coloten ait primum ac maximum ese, de Diis opinionem; additque Lycurgum Lacedemonios Numam Romanos, Jonem antiquam Athenienses, & Deutos, obnoxiósque reddentes.

Nec est quod disputemus cum Petronio. qui dixit , primus in orbe deos fecis timor, nec cum Lucretio, qui in candem descendit sententiam, (quod tamen alibi refutamus,) utrum illud verum sit. Quod & confirmat B. Fulgentius Episcopus Carthaginiensis, in fuâ ad Catum Mythologia, cum nobis refert ex Diophane Syrophanem Ægyptium, hominem ditissimum, ac lugentem unicum, quo orbatus fuerat, filium, ipsi erexisse simulacrum, quod fingulis diebus adibat in illius memoriam, fuumque solatium. Verum illius mancipia, domino fuo adulantia, fimulacro Flores, coronas ac odoramenta offerebant : vel, quæ illius flagella verebantur, ad illud ipfum, ut azylum confugiebant, undè insuper addità disciplina hominum, Deorum timor inter mortales invaluit. Quidquid sit hac de re, hoc saltem constat, illos, qui Dei timorem, ex republica, exturbant, civitates ac regna, que co firmissime stabiliuntur, prorsus pessundare.

2. Cur rationi & hane prætered adde; quod ifti homines eunt Ecclefias destructum, nifi corum malis obviam eatur. Nam,

\* Pag. mili : 61.

non-folum illarum pacem conturbant suo impio dogmate, diaboli profelytos fibi efformantes, ac pessimorum exemplorum eluviem ingerunt, quæ ed pestilentiora sunt, quò versatiora ac secretiora in eorum gremio latitantia. Sed prætered mysteria, quæ nobis fuavissimam spem inferunt, enervant ac potiùs eradicant; cùm scilicet providentiam ejurantes deum nobis obstrudunt, qui neque sit scelerum ultor neque ergà bonos munisicus ac liberalis. Unde, quæ de resurrectione nobis enarrantur, in fumum abeunt; quod vel desperationem gignere vel fætidum vitam inducere par est. La erat doctrina, quæ tempore Thomas Aquinatis à nonnullis docebatur, cui meritò adversatur; ut & suis temporibus Justinus Martyr in sua Græcanicarum quæstionum Confutatione; cum ait male ab Græcis negari refurrectionem, cum ea doctrina fit tantopere insculpta in Christianorum cordibus, ut videas eos pluribus mortis cruciatibus objici ad illam confirmandam. Ποίας δε άλλης θρησκείας πολυτεοποις δασανοις το ναι θανάτοις εδεβαιώθη το δόγμα της εαυλών θρησκείας, λέγω εκ τών Χριşιανῶν ω€ὶ της τῶν νεκρῶν ανας άσεως.

3. Sed & hoc nobis in mentem veniat istos putidos homines sibi ipsis mirum in modum

<sup>\*</sup> Pag. mihi 162.

dum nocere. P Nam, cum deum providentem negant, nullam illius curam acrationem in suo cultu habere illos necesse est, si suis stent principiis. Qui nobis nec metum nec spem indit; næ ille nobis est ligneus Mercurius ac flipes: ex quo hocincommodi in homine nascitur quòd, derelicto Deo neque ulterius spectato at nostro summo bono ac ultimo fine, ipse homo in se ipsum descendat, fuum corculum palpet ac seipsum intueatur, ut omnium quæ cogitat aut efficit, scopum; ad quem indefinenter fibi est collimandum. Tunc verò, pro sua propensione ac temperii, ad libitum fuum effrænis ruet in omnes voluntates ac libidines; quo tali profligato homini erunt illius de zac ve Carpane. Quis enim repagula inficiet scelerato, qui ccelum irridens, hihil non permissum sibi credit in fuo ceno? Verum cum vitia sint inquieta ac versatilia, istud hominis propudium, qui quid melius bestia olet ac sentit, rationem fuam stimulabit, vitæ fuæ pertæfus, ac eam vocabit în confilium : quæ contraria primo ipfius tramiti dictitans eum à luto rétrahit, conscientiam lancinat, ac nobiliorem mentem inspirat. Cui ut parcat, ipsa subindè micantia rationis rudimenta ipsum impellunt. Itaque tali applaudit dictamini, ac fui composad illam ipsam rationem se perlucida quædam intervalla componit, eaque evadit ipfius regina, dux ac finis. Sed postmodum,
cum homo sibi ipsi commissus, affectibus
suis indulgeat ac ebulliat, auriga de sua sede
detruditur ac in pristinum lutum revolvitur.
Quô sit ut illa recrudescens contradictio, ac
reciprocus adsectuum ac rationis recursus aut
æstuatio hunc hominem in ultimam ærumnarum lineam injiciat sine ulla spe, nisi Deus
illi adsulgeat ac mentem ad sese adducat.

Verum istis præfrictæ frontis hominibus non deest aliqua ratio; que quoniam prægnans videtur, nobis pressiùs est examinanda. Scilicet nobis dicunt, quod nihil sit magis ridiculum ac probrosum, tum generi humano, tum privatim Christianis, quam tor Religiones, quibus undique scatent, Unde proclive est credere nihil certi de Religione apud homines constare. Verum primo isti homines sibi soli sapientes deberent accurate advertere, quod heic plane evenit, prout in quamplurimis aliis rebus, ut rectum sie unicum, obliquum verò multiplex ac penè infinitum. Innumera funt in noftrà vità diverticula, que nos à recto tramite abducunt, cum una tantum sit semita, quæ nosad propositum locum dirigat. Seneca rectè sentit infinitos esse errores, qui nos de veritate seducunt ac summovent; sed unicam tantum ac simplicem esse veritatem, cui

Sed fecundò isti inquieri hamines non perpendunt fuam, quam adducunt rationem, valere tantum ad tollendum rerum abufum. qui ubi ultrò citròque curritur, in omnibus rebus occurrit; quod & nos duabus ulnis amplectimur. Immò & illa ipfa ratione indirecte adprobant rectum genuina Religionis usum; ut qui ebrietatem explodit ac sugillat, co iplo tamen confirmat legitimum vini usum, quod seposita acuna, magnam utilitatem adfert. Verum prætered velim ipsi dijudicent se, suo præpostero sato, Re-ligionem ipsam, quantum in ipsis est, magisac magis stabilire atque promovere; cum adimpleant oracula illa, quæ nobis declarant fore ut vel hærefes , vel Religionum irrifo. resprodituri essent, quæ cum Ecclesia fanam quoque doctrinam perturbarint. Eo ipfo quod fint hæretici ac fubfannatores, probamus & adesse veram Religionem, que ista Religionis carcinomata prædixit. on sano lio

Veròm non demiramur tertiò Deistas suspensos hærere in Religione eligenda, quia duobusistis necessariis principiis carent, quæ nos ad Religionis optionem inducunt, scilicet sido & obedientia; quarum illa nos ad mysteria amplectenda impellit, hæć verò ad præcepta præstanda. Nam sides nobis est necessaria, ut sides accrescat, sicut & obedientia, ut ad ulteriorem obedientiam accendamur. Sed pone simplicem sidem sine sucata conscientia, una cum pietate conjunctam, tunc illi Religio obveniet de calo.

## CAPUT TERTIUM.

Quod Religio nos distinguat à belluis. Quod Religio sit universalis inter homines. Quod sit usurpanda ob Dei υπεροχω. Tutissimum est Deum venerari. Quod Religio Christiana sit reliquis praferenda; ab edque absit idololatria.

SEd præter ea, quæ jam enarravimus quartò hoc insuper addimus contra istos impios, ut eorum sundamenta planè convellamus, Religionem nobis esse necessario eligendamatque colendam. Nam primò ea est quæ nos à bestiis segregat; immò ipsis belluis deterior esset nostra conditio, nisi Deum religiosè coleremus, eique perpetimadhæreremus. Namsi rationem in medium proferas in humanæ nostræ naturæ privilegium atque neum humanæ nostræ naturæ nostræ naturæ natur

Deo, cum non poterit opera ferre, neque intercurrentibus cupiditatibus, neque innumeris miseriis, quibus exagitamur occurrere. Sed & prætereà, si oculos in suturum, sine Religione conjiciamus, nihil nos manebit nisi horrenda quædam orbitas, ac potius desperatio, cum nulla nobis adfulgeat spes, remoto Deo. Numen quidem videntur sateri Deistæ, nec prorsus illius jugum excusserunt; verum ille Deus, quem ipsi admittunt, nos sinit in Officio nostro prorsus inertes, ut qui pedibus manibusque careat, id est potentià ac virtute, quam saltem non exerit. Ille autem homini non est Deus, qui illum benesiciis non tangit.

Sed hâc in re ad judicium omnium hominum appello; ut propositi nostri æquitas pateat atque constet. Nam inter tot populos, qui linguis, institutis ac legibus dissident in remotissimis ac barbaris tractibus, nulla gens est, quæ ad Deum non accedat, eique, prosuo more, religiosum cultum non offerat. Vox autem universalis per totum orbem terrarum, eaque constant à mundi incunabulis est ipsum naturæ dictamen. Idcircò Plutarchus\* nobis diserrè dixit, quòd, si terram percurras, sortè observabis urbes sine mæniis, sine litteris, maximæ inscitiæ immeras.

<sup>\*</sup> Adversus Coloten tom. 2. p. 1125.

fas; verum nulla nobis videbitur, qua Deum non adoret. Immò & eleganter dixit urbem potius stare posse sine ullo sundamento, quam societatem sine Religione. Res est digna, qua recitetur. αλλα πόλις αν μοι, inquit, δοκε μαλλον εδαφες χωρίς, η πολιτεία της ωδι θεων δοξης αναιρεθείσης παντάπασι, συς ασιν λαδείν, η λαδεσα τηρήσωι.

Nec eft quod nobis subdole obtrudat Fauflus Sociaus historiam cujusdam amici qui avitith ys ipfi recitaverit in Provincia Brefilia populos effe, qui nullum Deum agnoscant, Verum, quicquid dicatur de illis populis, quibus & addi pollunt aliæ gentes, que in America ad septentrionem vergunt, tum & populi quidam nova Anglia, qui, ut nuperrimè relatum est, Deum ità ignorabant, ut ne quidem illius nomen ipsis esset notum; adeo ut nova verba Anglica, God, Lord, vel Jehovah in corum idiomare cudenda fuerint ad talem defectum supplendum, ubi primum ad Christianilmum fuerunt converfi. Efto: de illis ipfis nationibus tamen nobis generation narratur, quod aliqua illis adfit fubobleura numinis veneratio, que flatis quiden remporibus perficiture Quod indicio est, illos Deum ae Religionem non pla-Sne Adversus Coloren com. 2. p. 1115. nè ejecisse, quamvis Diabolus illorum simplicitati ac ignorantiæ maximè illudat: quales sunt illi Guineæ populi, qui ad cornu muris infixum cultum ac preces fuas dirigunt. Immo fecundo ipfe Socious in fuis Theologicis prælectionibus \* nobis incautè adfirmatunicuique nostrûm hanc legem esse naturaliter impressam, quâ justum ab injusto possimus discernere; quam vocat verbum Deiinterius. Qua fane confessione imprudenter admittit naturalem ac internam Dei notitiam hominibus insculptam : nam illa, que nobis inest discretio inter bonum & malum, generi humano indulta est ad ulteriorem scopum, ut scilicet virtuti insistentes aut vitia sponte nostrà emolientes Deum adsequeremur; adeoque coleremus: alioqui illa insculptio nobis esset plane supervacanea, ut quæ de summo bono nos nullatenus certos faceret, asserere autem Deum à suo scopo excidisse utique a Deologico ac profanum est. Traditio verò, ut vult Socinus, non potest ereprines heic fuccurrere, quia illa vel vacillans est vel intra paucos annos perit atque vanescit. Sed illud insuper argumentum est Sophisticum, tertiò quoniam quidam homines Deum non noverunt; ergò nulli ex naturâ fuâ norunt atque adoraverunt. A particulari ad universale non valet

dam, qui asserret nivem esse nigram; nigram ideò esse eam necesse est. Quodnam est illud argumentum? nec volumus planè negare quosdam suisse, ut olim apud Gaditanos, aut jam esse tantoperè serinos, ut in pecudes versos diceres, cum Pane ac Satyris in mediis sylvis aptos potius ut latitent, quam

ut in computum hominum veniant.

Sed & Religio maxime adscritur ex Dei nature inspectione, quem omnes mortales, exceptis belluinis, fatentur. Nam, fi Deum spectes ut eximiam naturam, quæ sua gloria corufcat, eth nullum exinde commodum nobis exfurgat; tamen sagaciores Ethnici, inter quos Porphyrius, nobis dixerunt illum facrificiis nostris, propter illius imeoxle effe honorandum. Seneca: Deus colitur propter Majestatem eximiam, singularemque naturam. Scilicet voluerunt satius esse, ut quid supervacanei præstarent homines, quam ut incaute suo deessent officio. Verum, si omnia, quibus fruimur, bona nobis de larga Dei manu profluant ac cælitus descendant, ac prætered cum sole exoriente quotidie renoventur, quasi Deus sit nofer œconomus ac promus condus, ut reveràest, ac pluribus ab aliis demonstratur; tunc sanè æquissimum est ut saltem ipsi omnium nium nostrorum bonorum auctori gratias agamus, & ad illius nutum nos componamus. Quæ ambo, nempè gratiarum actio ac obsequium nostrum nihil aliud sonant quam Religionem ac illius nomine veniunt, diversa

faltem appellatione.

Sed prætereà ea est ultima stultitiæ linea, si Religionem planè excutias, ac te porcorum gregi adscribas. Siquidem hæc duo opprobria vel pericula tibi irreligiofo obtingent; nam & hominum gratiam amittis, qui fine odio ac diris neminem intuentur ab Religione aversum , quasi bubo ac noctua inter diurnas alites viveret; immò & incurris ultricem illorum manum ac gladium. Verum porrò quænam est illa insania vel effrænis libido, que te tantoperè occecat; ut, ruptis omnibus repagulis vivas, ut i papegov, parùm follicitus de futuro fæculo? nam, si deceptus fueris in Religione abjicienda, tunc quidem post hanc vitam senties surorem ac maledictionem illius Dei, cujus cultum afpernatuses. Itaqueillud estfupremus stoliditatis apex hominum benevolentiam Dei iram incurrere. Proinde tutissimum tandem est Religioni accurate invigilare.

Verum si jam ad amussim perpendamus, quænam Religio sit nobis eligenda, comperiemus illam esse Christianam Religionem,

cui cetere fasces suas submittunt. Heic non intendimus illius præstantiam ac veritatem demonstrare, quod Latine, Anglice, ac Gallice factum est ab eximis viris; sed tantum obiter indicare, que sit nostre Christianæ Religionis prærogativa. Treis adhucdum vigent Religiones in mundo præter Christianam, nempe Judaïca, Muhomme-dana, ac Ethnica. Judaïcæ verò ea est natura atque contextura, ut fermè omnes illius lineæ ac dictata concurrant ad Jesum Christum tanquam illius centrum ac scopum, uti Patres dicebant: immo ipsimet Judæi fatentur nihil quidquam momentofum relatum fuisse sub veterifædere, quod non debeat ad Messiam dirigi, eique adplicari. Quod, ut vides, nos manu quasi ducit ad Dominum nostrum, quem verum esse Messiam à plurimis optime demonstratur.

Muhommedanos quod attinet, notissima res est illis, qui eorum libros legerunt, illos Jesum Christum illiusque Evangelium magno in pretio habere ac tantum non venerari. Immò & qui nuperrimè apud illos, ac præfertim in corum curia versati sunt, nobis narrant illos populos, si sibi liceret sua sensati since periculo, promere, à Religione Christiana non multum abesse. Si verò de Paganis sermonem habeamus, videbimus il-

los in sua superstitione puerescere ac prorsus delirare, quod optimé demonstrat mauna-975 Joannes Gerardus Vossius lib. de idololatrid. Nec demiremur quod Patres Concilii Carthaginiensis \* decreverint suos Imperatores Honorium ac Arcadium cohortari, ut quæ altaria ac ornamenta haberent Pagani five in propatulo five in speluncis, eo. rum au ctoritate ac jussu ubique diruerentur; quoniam Ethnici funt nobis infantes in suis ritibus ac idololatria; è quorum manibus amovemus que ipsis fore noxia credimus, Canones, adversus res tam deridiculas, vel probrofas, qualia erant Alexandrina mysteria fub initium Christianismi, funt salutares, quamquam ingrato palato amari. Quos ad hominum libertatem; bona; confcientiam ac vitam extendere crudelitatis est detestandæ, eôque in Paganorum castra convolas.

Sed & prætered nihil quicquam reperias in Religione pagana ad veritatem vergens, quod non lit referendum ad Vetus Testamentum. à quo fuam originém repetit, Nam Diabolus in Religione plane cœcutit, illiufque est ste. rilis confarcinator, ideoque Dei fimia est vocatus, cum fua arcana ac texilos abs lego muruò acceperit, ut, inter alios, oftendit clarissimus Bocharrus. Ideoque Justinus

Martyr in sua ad Græcos cohortatione optimedixit, illorum vino phras ac præceptores nihil ex se ipsis ad Religionem comminiscendam contulisse; sed, quæ in suis libris, de Religione incrustârunt ac depravârunt, deduxisse ex Mose aliisque Prophetis, ex iisque furtive sua compilasse, ac fabulis ac allegoriis omnia perturbaffe. Tov zaerv munμονεύσαι τέτων νυνί προηχθην, ω άνδρες p. E Myves ; wa yva Te on any Jeore Gerav & 25. Surativ maco Twitov marfaver, Two my be ίνοις υπό των έξωπεν έθαυ μάθησαν ίδιον π γράψαι δυνηθέντων, άλλα διά πν @ έκάνης άλληγορίας ύπο Μωϊσέως καὶ των λοιπων σροφητών έν τοις έαυτων συγγράμμασυ άπηγγελεόζων. Immò fi ipfimet Ethnici fateuntur ab Religione Christianâ insignia obtinuisse emolumenta, cûm ad angustias reda Liessent, etiam postquam suorum Deorum preces ac cultum frustrà tentassent, eô ipsômanus dant virtuti, efficaciæ, ac veritati nostræ Religionis. Quod & probat ipsemet Justinus in sua secunda pro Christianis Apologia, inter alia fua argumenta, ex Marci Imperatoris Epistolâ, qui ut præsens ad fuum Senatum Romanum scribebat se in

Germanià à Barbaris oppressum, adversus Christianos, qui quam plurimi erant in suo exer-

exercitu, quafi suæ cladis fomites, infremuisse; sed posteà advertisse illos minimè esse a fess, ut qui Deum ferrent (a) ac incolerent in sua conscientia, suisque precibus Deum fuum habuerint propitium: quoniam, cum jam inde à quinque diebus aqua caruissent, eorum auxilio aquam frigidissimam de cœlo acceperint, fuis hostibus interim grandine ignea percussis ac perterritis; aded ut victoria fibi obtigerit. Quocirca jubet Senatum, eos qui Christianum ut Christianum eo tantum nomine accufarint, vivos comburere; quod ut præftetur, mandat quoque illius decretum ad omnes Provincia Præfectos perferri, postquâm in foro Trojano lectum fuerit.

Inter Christianos verò illa nobis est seligenda Religio, quæ à Pagana magis abest, quæque idololatriam aversatur, ut quæ sit contraria tùm rationi, ut postmodùm ostendetur suo peculiari loco, tùm remotissimæ ac genuinæ antiquitati, quæ à manibus Dei recens nata erat, ab eoque parum distabat; atque adeò ea, quæ nobis ossert ac dictitat, nobis deberent esse optimæ notæ. Quapropter Cyrillus Hierosolymitanus \* dixit nos optime facturos, ad nostram Religionem

<sup>(</sup>a) Unde & veteres Episcopi, & ipsi Christiani,

DETRELIGIONE stabiliendam, si incipiamus ab omni idololatria excidenda, Deum religiose in cordibus colendo; TETO MEY aux, inquit, ou σε τον δόγμα της ευσεδοίας ον τη ψυχή שפים בעובאלשסטי לום דאו אוקינשה. idololatriz addictam vocat continuam mortem Clemens in sud secunda Epistold ad Corinthios: of Gio nuw on a ma sou iv

ei ph favato.

Ex iis, quæ jam diximus, credimus non fore Lectori ingratum, quod de Religione Naturali, in sequentibus capitibus, tractemus, nec nos sugillatum iri, quod Deistis accedamus aut faveamus, quorum fundamenta jam labefactavimus, aut quòd velimus nihilum quidem naturam promoyere in contemptum Christianæ Religionis, quam colimus. Ablit tam finistrum ac dirum judicium. Sed hoc volumus duntaxat demonstrare, Christianosab natura in aliquammultis capitibus discedere ac aberrare (quod us vitio debet verti) atque Religionem ad primogeniam suam puritatem ac innocentiam illibatè revocare, sepositis tum præjudiciis innumeris, tum contendendi ac zternum altercandi pruritu. nos or Ladeisciaros.

veteres I reconit &

## CAPUT QUARTUM.

Atheismus est sedulò eradicandus. An illi inter Veteres Athei habiti, reverà tales fuerint. Quagenera argumentorum sunt admittenda ad Divinitatem probandam. Cartesii argumentum heis examinatur. Primum argumentum dustum ex quercinis foliis Secundum argumentum ex communi consensu.

TOs fanè ii sumus, qui ubique Deum Advertimus, palpamus atque veneramur; in hisce, quas circumgestamus, adibus divinum nostrum amplectimur hospitem in vestibulo, in aulâ, in penetralibus. Et si foras prodimus, comitem ubique gratulabundi sentimus, de arboribus quasi pendentem veneramur, in Republica formicarum fuspicimus, in minimis herbis sagacitatem illius summam atque providentiam singillatim adspicimus. Potuissemus & parcere buic labori, qui vulgò infumitur ad Numinis existentiam probandam, nisi nostro devincti officio istam tenuem lucem, quamab Deo mutud accepimus, ipfi viciffim grato animo redderemus, ut qui à natura simus creati Dei testes ac vindices. Tum verd omnes homines debent solliciti hoc Atheismi portentum de medio tollere, quantùm in ipsis est, quoniam omnem pietatem illud extirpat, virtutem enervat, ac Societàtis vinculum dissolvit. Isti homunciones ferinis agitati cordibus, Divinitatem nullibi conspicantur, & medio in lumine lucem sla-

gitant amentes.

Hocce seculo duo egregii viri contentionis ferram inter sese duxerunt in explicandis veteris Testamenti Prophetiis de futuro Messia; aliusabalio, ut qui maxime, dissedebant, diversis imbutus principiis. Alius dictitabat se ubique in veteri fædere advertere Messiam; alius verò contrarium adferebat. Eodem plane modo, quamquam omnes Divinitatem clamitant, adfunt tamen monstra inter homines, qui istam abjurant veritatem. Apud Veteres fuerunt habiti Athei Diagorus, Protagoras ac Theodorus, à Cicerone recensiti. Plato verò genaratim dixit 10. de legibus, semper adesse aliquos Atheos, licet nunc plures, nunc paucio-Ælianus verd fic 1. 2. cap. 31. Sons your Eurolan Exace rolautho or av o Ε υήμες ο Μεωτηνε Φ,η Δεογένης ο Φρυξ, η Ιππον, η Διαγοςας, η σωσίας, η Επί-κες Θ., οντι Ινδ Θ., οντι Κελτ Θ., οντι Aiyunio. Quibus accedant Cannibales nunc

nunc Americam incolentes ; atque incolæ Soldanizin Africa. Huic numero & deputabatur antiquitus Lucianus, ac fimileis, non quòd existimemus, ( quis enim novit hujusce rei veritatem, ac anfractus?) quòd isti eruditi omnem plane excussissent Religionem: fed mehercule crediderimus quod fortean parvi penderent illius Religionis lacinias, que Deos in lenones, furciferos, latrones ac homicidas convertebat, qualeis & serio depinganturab Tertulliano, Minutio, Felice, Arnobio ac Lactantio; veterunique infanientium hac de re cogitata adeò erant deridicula, ut, ubi pedes figerunt, prorsus nescirent. Sicut Socrates sugillabatur tum in populo tum ad scenam, quasi Deum eliminaret, quamquam constat illum Numen amplexum fuisse, ut alibi demonstrabimus, illudentem tamen de cætero Apollini.

Inter & recentiores recenfentur nonnulli ex istis samosis hominibus, qui vivicemburio, ut Tertullianus amat loqui, vitam sinierunt, vel Parissis vel Constantinopoli, suarum nequitiarum pervicaces martyres.
Crediderimus utique illos potius deputandos esse ergastulo, ut qui diuturniorem persentiscerent tortorem visceribus insidentem, scilicet hostem Dei, vel rabidorum instar cæteris illigati viscerentur ad exemplum aut

34 DE RELIGIONE

randem, mentis suæ computes, ad meliorem frugem reverterentur, ut hescin Anglia desperato accidit Atheo sub illius vitæ confinium.

Etsi igitur nobis elucescat, immo in scribendo, adesse Deum supremum motorem, res tamen venit nobisiprobanda sidque duplici genere argumentorum, quæ educi poffunt velex mentemostra, vel ex inspectione naturæ. Priora quidem sunt exquisitissima apud probos viros J qui bona fide agunt, ac rectam mentem cum invida conscientia retment's fed parum pulfabunt pertinaces, quibus & obdernie conscienția. Idque verumest hac de causa, quod, etsi plane in meo pectore convictus effem hujufcemodi argumentis, non exinde sequitur, me codem posse ceteris persuadere : quibus sanè proclive erit negare se parium cogitationum conscios esse. Atque adedres plane titubans ac infecta erit apud Atheos; qui mentem meam ad cogitata irridebunta Ut dicam iquod res eft , illæ mentis idez fubtiles atque acutz vifæ font; sed tamen pervicax animus illas ex-Crediderimus urique illos potius de nidalida

Ab ista re non abludit hæc fabella, quæ apud Lucianum legitur; quòd nempè duo Philosophi in propatulo convenire debebant coram Græciæ populo, disputaturi alius in

-nsi

gra-

fi

gratiam Deorum existentia y alius verò adversus illami Verum Diffimulin confilium coduntes justo percellebantur timore, ne sua exciderent causa, quandoquidem corum vindex nimium acutus erat; ac verendum erat ne illius acumen in auras evanesceret. Ries agatur exemplo: maximus vir in fuis meditarionibus ait quod in mente nostra adest ides infinitis que à nobis proficifci non possest; cum simus finiti; cum caussa debeat effectui fuo esse adæquata. Atque adeò idea illa infinitifuam debet originem Deo, qui nobis illam indidit. Sed nunquid facile dictu eft ; quòd nobis adest differendi ratio, que nobis comparation vocatur, qua scilicet unam rem cum alia affuefactus comparare, poffum cogitata mea exaggerare atque augere, ut tandem infinitum mihi repræsentem atque exhibeam. Simul ac oculos in mundum conjeci, potui & innumeros alios fingere; nec tamenullus aderat, nisi mens mea, quæ talia phantasmata inderet. Pari certe modo nobis non est difficile alium nobis excellentiorem confingere, immo & infinitum, quam nullum alium præter mentes nostras hujusce rei caus rame ab febolatticis), acc fam reperies.

Sensilia ergò argumenta videntur vulgò magis prægnantia apud omnes, cum homines sint materià aliquantisper involuti. Pri-

C 2

mum sit quecunque creatura, que nobis occurret, illaque nobis indubie adferet Divinitatem. Si dicas casum vel fortuitas atomos fuisse caussas totius hujusce mundi, necesfum etiam est dicas eandem caussam, nempè concursum atomorum obliquarum cum directis produxisse pari modo parteis ejusdem mundi. Alioqui hinc sequeretur quòd sagacissima caussa parteis procreasset, cum tamen folus casus totum genuisset orbem; quod dictu ridiculum plane est. Jam verò evidentissime patet, quod prudentissimus auctor effecit quascunque parteis hujusce orbis, atque adeò concludendum est quòd parem adhibuerit artem atque solertiam ad omnia condenda. Inspice, verbi gratia, primamarborem, quæ è terra pullulavit, aut, fivelis, quercum; tunc advertes illius folia esse simili ratione tornata, ex utrâque parte aculeata, lineis quam plurimis interdistincta, quætotum opificium sustinent. Quid tale folium produxit? An natura? An casus? Si fit natura, quid illa fit ulteriùs inquiretur, donec tandem ad caussam intelligentem (quæ sanè est Deus vocatus natura naturans ab scholasticis) accedas? Si sit casus, quô pactô potuit tàm politè desinere in conum? vel si id potuit quidem, illud sese non persuadebit nisi obstipo animo, quòd potuerit illud idem inferre fagax artificium ac fimillimum in centum myriadas foliorum. Quin immò ista accurata delineatio, in innumeris locis patet, in dissitissimis regnis, in montibus, in convallibus. Quare cum similis ac constans textura ubique sit, supremum Numen fateri necesse est, qui cuncta

in istas compressit regulas.

Quid si advertamus quid hâc de re narretur inter homines, videbimus quod omnes unanimi consensu Divinitatem admiserint. Adeò ut tota natura humana à remotissimis Japponibus ad ultimam Thulen usque idem fentiant, atque profiteantur. Ita Vellejus apud Ciceronem 1. de Nat. Deor: Vidit Epicurus esse Deos, quod in amnium animis corum notionem impressisset ipsa natura. Que est enim gens, aut quod genus hominum, quod non habeat fine doctrind anticipationem quandam Deorum, quam appellat πςόληψιν Ερίcurus. Nunc verò quod ab omnibus acceptum est, illud est necessario verum, ut quod à naturæ latifundio prodeat. Idem Vellejus paullo mox : cum enim non instituto aliquo, aut more, aut lege sit opinio constituta, maneat que ad unum omnium firma consensio; intelligi necesse est esse Deos; quoniam insitas corum, aut potius innatas cognitiones habemus. De que autem omnium natura consentit, id venum esse necessalem Plato bolide las Aritoreles i. colorus engen epin up. Plutarchusin amatoris amairtes Enders up. Plutarstanti ratione is dannairtes Enders up. B Bag Bago, roui gon eras Jeog. Mominum commenta deler dies, inquit Cicero; marur e judicia confirmat.

re

C

n

t

C

Sunt res quidem; que in une tractu lecipiuntur', in alis verd at falle refierentur: quod verò ad Divinitatem pertinet ; omnes ambabus ulnis amplectuntur. Nec nobis dithis quod fortean fruditio ad nos ulque deri-Watahanc poruerit inftillare opinionem; nithit en im magis Aculheum poterate adferri ad deprimendam Dei existentiam? cum, fiadverus quomodo procedat tradicio ; videbis quod intrà spatium centum annorum, res vel intereant vel aboleantur, aut valde senesrendo immutentur: quodevenir velincaria hominum, vel defectu memoriæ, vel tranfvectis ahis feu opinionibus feu exercitiisqua lompia tandem depravant atque obliterant. Quid nobis deber esse antiquius, quam Reliato, qua infoverum fatearis o infculpta -fuerat in hominum mentibus? Sed nihilo--minus verus veterafeit cultus, idolorum ve--no superstitio invalescit, donce tandem de mundo quasi abigitur Deus. Adeò ut frag litatis nostræ memor Deus voluerit nobis fcrip-19611 73 17

fcripturas suas concredere, ut ne palantes erraremus post Deos alienos. Istaque sola ratio plurimum valere apud nos debet, quare
debeamus traditionem non scriptam eliminare; cum, si res ritè perpendatur, persuasum nobis erit Scripturam nobis fuisse concessam, ne amplius incerti traditionibus adhæreremus. Næ illi essemus, qui Divinitatis existentiam ex animis nostris excuteremus, potissimum cum in peccatum incidissemus, cum tunc temporis nobis sit importuna ac pergravis illa cogitatio; cum è contrario, in mediis sceleribus, in visceribus
mortalium magis ardeat, ac pede claudo sequatur ille ineluctabilis vindex.

Hæc nobis persuasissima sunt, ac sufficient: nam si protervis Atheis velles ingerere Divinitatis sensum, ne illud quidem persiceres, quamvis ratio de cœlo delapsa elucesceret æquè perspicuè, ac sol ipse. Nunc verò ad Deum proximè accedentes, attentiùs introspiciamus quid illi competat, omissis illis, vel quæ ab aliis tractata sunt, vel quæ sunt notissima, ac centies repetita.

est continues de la compansa de la c

on Marasari na figir al**i di r**adhina ya da eus ob An kampasari ya mata kinyali mana marasari

CA-

Cripturas Juas concredere, un no no

fi

## CAPUT QUINTUM.

Quòd duo sint genera Religionum. Deum esse unum patet ex usu, ac instinctu hominum. Hoc idem ostenditur ex variis Veterum ac Recentiorum testimoniis, ac concordià. Variis rationibus probatur illa unitat. Favariac qui fructus. Mala Religioni intulit. Quinque progressus seu incommoda imaginationis in Religione.

Religionum genera; quibus homines fuerunt vel imbuti, vel decepti. Alia est spiritalis, quæ à puris mentis nostræ principiis
emanat. Alia verò sensilis, quæ originem
suam repetit ab imaginatione hominis. Initio
rerum, quo nondum para cona cultum divinum deturpaverat, mens unicum adoravit
Deum: ut videas abhorrere à ratione multitudinem Deorum.

Nam primò ad unitatem propendet tùm consuetudo hominum aut lex gentium, tùm & arcanus quidam in illis instinctus. Nec isti motus sunt supervacanei, cum opus natura

\* D. Ambrossus in Luc. 17. Dives Philosophia plures Doos secit; pauper Ecclesia unum Deum novit.

tura fit opus intelligentia. Dictum quidem fuit, quod, ficut unicus erat sol in cœlis, vocatum Plinio regimen mundi; fic & in terris unus debebat esse Monarcha: nec de nihilo eft, quod Justinus adserat in principio rerum imperium penes Reges fuisse; cum, auctore Seneca Poëta, cubile & thronus focium ignorent. Hoc scilicet volumus, quòd, uti unus Deus nominatur de cœlis; ità& Vicarii ejus nempe Reges funt povagxoi, cujus imperio cæteri subsint. Hôc quidem pactô narratur, quòd Henricus Quartus Rex Galliæ universalem monarchiam conabatur fibi parare, recitante id nobis moderatissimo Episcopo, hac de re suis posteris mentem viamque aperiens. Quod nec repudiatum fuit ab illius nepote ipsius æmulatore, uti quidem amat vocari, si credere fas sit vel publicorumori, vel inquieto illius molimini, vel ærumnosis lanienis, quibus tot loca confpurcata funt: nisi quòd fatendum est ambitionem sublimium animarum vitium, uti quidem nominata olim fuit, calcar naturæ addidisse, aut potius omnia commiscuisse duplici nomine; tùm quòd Dei parteis sacrilege affumere tentarint his novissimisannis, tùm quod limites fui imperii fine limitibus propagent. Itaque evenit ut cuncta tandem dissolvantur, vel quia fastus animi turturgescit, sitque rationis expers, ad imperium parum aptus; vel quia Monarcha, tot tantisque populis nequiens invigilare, quam plurimas videat oboriri factiones; vel quia tam vastum imperium sua ipsa mole ruit. Dum Rex Galliæ invadit aliena, amittit & sua. Fatale suit Romanis penetrare ustra Taurum & Euphratem. Rex Tartarorum, qui Sinas occupavit, pristino imperio reti-

I

1

Vicarii ejus nempe Reges raqmi, la obnac 2. Sed præter populorum instinctum habemus Sapientiorum, feu testimonium, feu ufum illi superstructum. Nam qui inter Veteres docti fuerunt, unum tantummodò Deum adoptare consueverunt. Quod patet ex Marco Antonino, Arriano ac Stoicis hac in re divinis. Quibusadde Ciceronem, Plutarchum, aliosque apud Clementem Alexandrinum , & Lactantium citatos. Id quoque apparet tum ex Socrate, tum ex Platonisepistola 13, qui in popularium suorum gratiam scribens, de Diis, uti quidem usu veniebat tunc temporis, loquutus est. Verum cum ad suos familiareis suam inflexit orationem, unius tantum Dei mentionem fecit, uti quidem vulgò existimatur. Præclaris quidem viris illa ipsa epistola citatur, abaliis tamen in falsi suspicionem vocatur. Nos verò rotundè spuriam vocamus hoc nomine

43

mine, quòd Veteres, qui Platonem passum citant, immò & sermonem habentes de Dei unitate, nihil dicant de hâc decantatâ episto-lâ; ne illi quidem qui inter eos sunt erudictissimi; quod tamen ultrò fecissent, si ipsis nota suffer. Seneca nobis adserit quòd omnes Dii, qui variis designantur nominibus, Jovis, Neptuni, Plutonis, vel aliorum, in unum tandem Deum desinant, unum que planè consiciant. Jovis omnia plana, Ideòque videre est illum Philosophum solere in omnibus suis seriore Deum,

bis referre Deum, proposition de la Maria della gyptiorum cultum, atque Riolani \* moderationi lubenter accederemus; qui exolam Ægyptiorum superstitionem minuens ait Juvenalem cæterofque falsos esse; cum eam gentem improperent, quod allia cæpafque fuo faculo adoraverint; hoc potissimum nomine; quòd sapientissimi populorum esfent, quodque Plato patriam suam reliquerit eos visendi caussa. Verum novimus sapientes fine Deo stultissimos esse: tum & opponimus quæ Cic. 1. de Natura Deorum famosa narrat de Crocodili, Ibis ac Felis etiam (fi Diis placet) cultu probrofo; quæ & de bestiis narrat apud Syros cultu venisse. Ad-

<sup>\*</sup> In illius comment.

44 DE RELIGIONE

Adde & Justinum \* loquentem de Cyro: huic (scilicet Cyro) successi filius Cambyses, qui imperio pairis Ægyptum adjecit; sed offensus superstitionibus Ægyptiorum, Apis caterorumque Deorum ades dirui subet, Adde & Lucianum, & quos non? Magnus Scaliger eò processit, ut asseruerit de amentissimà illorum superstitione indecoros oris ac ventris slatus ab ipsis suisse adoratos.

. Quòd fi Pythagoras multa includebat mysteria in monade seu unitate, id quidem effecisse existimamus, quòd omnia in unicum resolverit Deum, eaque suit Veterum opinio; cùm scilicet mihi constet illum fuisse & doctissimum, & pientissimum. Sicuti per binarium intelligeret materiam illam Veterum valu. Immò & rem enucleatius attendenti patebit, quòd Ethnicorum vulgus unum supremum reveretur Numen, Jovem nomine, ad quem veluti per gradus adscendebant. Cæteri Dii erant intermedii acintercessores, vel varii fatellites, qui parati erant ad obsequendum Jovi margi avdgwin Yearn. Ut clare videre est apud Apuleium. Plebecula quidem decepta est, sua thura tot Numinibus adurens: nam prima veterum Scriptorum mens videtur fuisse curiam in cœlis poëticè delineare adinstar Regum terrenorum

norum familiæ, qui plurimos sub se creant administros, seu inferiores legatos ad sua peragenda negotia. Hoc nempe est mysterium talis farraginis multiplicium Deorum : ut quidem hac in re evenerit, quòd accidit Jofepho, qui inter sua insomnia visus est fibi videre ut soli fratres veluti aftra sese submittentes. non annab more imber?

Nec prorsus supervacaneum est, quòd Muhommedani, qui magnam terræ partem incolunt, unum Deum tam acriter fatentur, pollice in altum erecto ad talem Dei unitatem probandam, ut mille martyria fint passuri ad hujusce rei documentum. Scimus quidem illam Religionem esse Christianæ Religionis vel mixturam, vel abortivum fructum: sed & prætereà hæc de unitate Dei inconcussa opinio demonstrat naturæ rudera, quæ in imis illorum medullis infixa funt, neculla de caussa possunt removeri.

2. Adfunt & nobis rationes, exque prægnantes, quæ nobis unius Dei extorquent confessionem. Primum quidem cum Deus ab omnibus existimetur supremus; indè consequitur quòd nullum vel superiorem, vel fibiæqualem habeat : alioqui supremus dici non posset. Subditis quidem suis supremus esset, sed non item suo corrivali. Immò & omnia denique pessum irent, si tales semiDERELIGIONE

Di de imperii jure inter sese contenderent; ficuri & visum est sub finem labescentis imperii, cum fex fimul Cæfares orbem terrarum fibi vi, aftu, aut imbecillitate potius dividebant. Sed secundo sic nostrum procedit ratiocinium. Velisti duo Dii (quod dictum pariter velim de innumerisahis, nam nulla est ratio, cur si admittam duos, non admittam innumeros in infinitum dividendos, quod deridiculum; ) vel isti duo Dii , inquam, possunt in sese invicem aliquid mali inferre, vel non possunt. Si possint, tunc quidem infirmo aliquid humanitus accidit, ut quòd fara trahant illum in pejusaut interitum. Si nihil possunt efficere unus adversus alium, runc non funt omnipotentes atque aded desinunt esse Dii, in æquilibrio positi, rui-namque sibi minitantes in cassum, quamquam invido oculo. Nec nobis dicas, quòd non possint sese infirmare atque destruere έξ οπεςοχής. Nam illud quidem farebimur de impossibili, quod illius ingenitæ veritati adversatur. Sed cum Deus nihilum ipsum adlibitum disponere possit, certe quidem in aliquid reale è regione sui positum suam infinitam exercre Majestatem nihil vetat. Sed tertiò apud omnes omninò constat, quòd Deuseft perfectissimus, ideòque ab ullo planè defectu immunis; quod fanè falfum effet,

47

si duo vel tres adessent Dii: nam vel non eafdem haberent virtutes, veleafdem, vel faltem simileis. Si non easdem haberent, tunc alicujus virtutis defectus illius procul dubio Dei indigentiam indicaret. Si fint ezdem plane, nullum ab alio est discrimen, ut que funt eadem, non distinguantur atque unam fortiantur naturam. Si similes funt virtutes, tunc confequitur, quod cum similia non: fint eadem, alius in alius fortunam invehetur, suamque subobscuram sortem lamentabitur: quod planè est intolerandum, nisi apud nos homunciones minorum gentium, Deos. Necest quòd dicamus fœcunditatis effe Deorum multiplicitatem. Nam ifta instantia, que apud nos valet, ut quimultiplicitatem propagemus, vel ad nostrum defectum supplendum, vel ad auxilium nobis admovendum, nihili est apud Deum, qui fibi cæterisque sine paupertatis nubeculà ditiffinus oft. Als Stide on oh O

Sed accidit insuper ut, cum à teneris unguiculis inter materialium fascias nati ad spiritualia tandem soleamus adscendere, in Religione inverso processerimus ordine, quoniam spiritalia primum amplexi ad ima terrestriaque pedetentim devoluti sumus, labentibus annis. Religio phantasmatum seu imaginationum successit, que Deum de mentis

nostræ sede dimovit. Non equidem vellem Parmoiar nostram viruperare, cum nobis fuerit concessa (ut quidem videtur) tum ad retundendum fervidum mentis impetum, quæ suâ naturâ vivacissima est; nec prorsus repudianda est illius viri fabella, qui nimium à materià, præ meditatione jugi, secretus, è corpore suo evolavit, illudque exangue reliquit; cum declaratum hâc ratione eat nos debere cum corporibus nostris familiaritatem inire, si velimus ea sarta tectaque conservare; tum verò etiam imaginatio intermedia nobis opposita est, ut, intercedentibus animalibus spiritibus, inferiori parti auxilio ac solatio essemus. Quid igitur efficit imaginatio? hoc scilicet, ut interventu animalium spirituum mentis nostræ januam pulset, ( nam aufim dicere glandulam, quæ apud Recentiores Medicos non benè audit,) de tabernaculo nostro nuntia ipsi renunciatum: adeò ut mens de lectulo suo subitò adsurgat, ipsique aures præbeat. Nec aliud est Davinoia nostra, nisi mens nostra, quæ sese adplicat ad materialia objecta intuenda.

Sed cùm Religioni sese immiscuit non advocata, tùm omnia perturbata sunt; damnosa quid non imminuit dies? imaginationis
seu gradus seu vitia animadvertere operæ erit
pretium, ut corrigamus eam de præterito,

vel præcaveamus in futurum. Primo ubi scilicet in mentem irrepsit, objecta, quæ remotiora erant, voluit propiùs admovere, ideòque de cœlo descendimus, ut astra adfpectabilia adoraremus: nam iverim in illam sententiam, idololatriam ab astrolatria cæpisse. Dein, cum illi Dii a nobis nimium effent semoti, inquieta nostra imaginatio ambulantia inter homines quæsivit Numina, ut in eorum amplexus possemus ruere: ut sic de cœlo in terras, de terris in ædes, de ædibus ad focum deventum fuerit, ut simul cum Diis familiariter sederemus, unaque possemus calefieri, in gremio nostro cum illis colludentes.

Sed secundo laboravit vitio imaginatio, (pessima illi attribuit D. Chrysostomus) scilicet fæcunditate, ut quæ innumeros multiplicaverit Deos. Non contenta coelos Diis undique confluentibus replere, in terris & ubique respersit Deos, sicut in maribus. Tor erant Numina Athenis, ut faciliùs ibi reperires Deos, quam homines: plus quam 30. millia illic aderant, deerantque manus ad thura admovenda. In montibus, in convallibus, in quercubus, in lucis palpabantur Dii. Famosissima animalium vel olerum ad culinam ufitatissima Deorum folium invadebant. Ut nihil socordiz deesset, Cicero sund nobis DE RELIGIONE

nobis narrat pisces à societate nostra alienissimos numero Deorum adscriptos suisse. O curvain terras anima! o quantum est in rebus inane! ut istud quidem verissimum sit, quod, qui desinunt esse in Religione sapientissimi, evadunt stultissimi , quique nulhbi inveniebant Deum, ubique Deum, fine Numine, occœcati inveniant. Quâ de re S. Paulus dicebat Ethnicos factos fuisse infipientes. Ubi verò Religione Christiana afflati sumus, ubique reperimus Deum atque recuperavimus pristinorum statuis disjectis. Eaque mens Jesu Christi cum muliere \* Samaritana colloquentis fuille videtur mihi certiffima; nempè cum Deus sit spiritus, necessium est ut qui illum adorant, eum deinceps adorent spiritu ac veritate. Hoc vult Dominus, quod cum sit spiritus ubique est, ideoque nostro spiritu est præcipue adorandus arque veritate umbris opposità; nec nobis deinceps quærendus est Hierofolymis, cum Religio ad nativum & pristinum statum redintegretur, quæ Deum ubique colebat præsentem : vel dixerim illum spiritum significare mentem & scopum Religionis Judaicæ, amotis velis & ceremonis, ut in posterum illi uni adhærendum sit; atque adeò debemus illum adorare pirituac veritate, id eft, tali fcopo & inten-

H

eidon \* Joan. c. 4.

tentui recumbendumest vihil morando quod crassum & materiale erat: sicuti 3. cap. ep. 2. ad Corinth. dicitur, quòd ubi est spiritus, ibi est libertas, idest, ubi est Evangelium ab lege repræsentatum atque exhibitum, ibi est libertas Christiana, quæ ab obscurà Mosis servitute subducit.

3. Cùmque nostra imaginatio sit Protheo fimilis ac fefe in mille vertat figuras, illius foecunditas varietatem atque inconstantiam dilexit; cum confter eternaque lege positum sit, ut confet genitum nihil. Cum fit perforata, (liceat mihi cum Terentio loqui, ubi de fabulis ago) pristinos despicata Deos, novos adjunxit, quafi rebus fuis magis præsentes. Roma \* quæ sub initium in suo cultu simplex eratadmodum, in religionis pompâ crevit crescente imperio, cumque ipsi, ad illius incunabula, curta esfet supellex, ambitione turgescens sua ignotos advocavit Deos, submittens sese Diis Provinciarum, quarum colla presserant. Ut tunc temporis innumera cerneres Numina, calamistrata auroque & gemmis corufcantia. Hæc arguebat Perfius; dicite, Pontifices, in templo quid facit aurum? nec credas illam in Religione levitatem Romanorum tantum fuisse, cum &

<sup>\*</sup> Illa civitas vocata Theophilo imroun ins describes.

## 52 DE RELIGIONE

constet ad ultimas Oceani oras penetrasse: nam docemur his novissimis sæculis Sinas veteri Religione sua pertæsos legatos in longinqua loca misse, ut indè alios Deos evocarent sibi magis propitios. Majorum nostrorum lapsus intemperiem nostram non correxit, cum videamur graviori lapsu ruere;

Ætas parentum pejor avis , tulit Nos nequiores , mox daturos Progeniem vitiosiorem.

Siquidem quartò Christiani denuò inciderunt in Ethnicorum idololatriam eò magis detestandam, quòd hypocrisim Religioni sua addiderint. Dissolutè & apertè serviebant Pagani innumera Deorum turma: sed nunc Christiani sunt Pagani personati; &, dùm videntur Deum colere ipsique illudunt, Sanctos Sanctasque ubique venerantur;

## - - - mutato nomine de te Fabula narratur.

Tota tua familia, ô Jupiter, revocata est, atque adoratur sub obtentu tot Divorum, qui nunc invocantur; nec est quòd irascaris de tua Religione deserta. Itaque non posfumus nos temperare, quin huc revocemus illius

illius inter Helvetios hominis historiam, qui videns tot delubra ac sacella Sanctis dedicata, nomine Dei amisso, fatuè existimabat Deum

illis locis nunquam interfuisse.

5. Sed imaginatio, quæ funt Diaboli technæ, ulteriùs provecta est; ut qui invigilans hominum temperamento, illos eo nomine deluserit atque animos inverterit, quò eorum natura ferebat; atque adeò fecundum Regiones hærefin induxit. In Oriente animi sunt aërei & ignei, Diaboli astutia effecit, ut ambitiosi homines, Arius, Nestorius, Macedonius, Eutyches sese in cœlum eveherent, ac depravarent doctrinam, quæ spectat Divinitatem Christi vel illius incarnationem, tùm & fidem in Spiritum Sanctum. In Occidente verò, ubi ingenia funt terrestria magis atque in melancholiam vergentia, vafer ille spiritus homines imbuit melancholicis ut plurimum doctrinis, persuadens plurimis incautis hominibus Dei spiritum esse eorum Ducem atque fuggestorem, ut Sacra Scriptura de eorum manibus subtrahatur, ac in illius locum subrogetur effrænis vertigo.

His omnibus excussis, quantum præsens scopus postulat, non est quod hesc examinemus, utrum Deus sit à se, \* quod quidem est certissimum; hucque res tota redit, quod

) 3 . . . à

<sup>\*</sup> Hoc accurate examinant Arminius & Cartefius.

DE RELIGIONE

à pullà extrinsecà creatura in sua existentia dependeat, quodque prætered reale æternumque sit rerum omnium principium. Nec etiam animus est, quod vulgò sit, probare Deum esseprimum: quasi verò illud posset à quoquam negari. Hæcduo obiter enarro ad demonstrandum, quòd frustrà magni viri sæpè se satigent in enucleandis de lana caprina quæstionibus. Sedut imagnationem de religione extrudamus, operæ erit pretium nos stram mentem aperire de Deo a Gravesta.

# CAPUT SEXTUM,

Quod spiritualitus Deo competat adversus Tertullianum. Quomodo Deus sit in loco adversus Scholasticorum cogitata. Examen illius celebris loci Exod., 33. Quod Angeli nequeant omnia essicere in natura.

D'Eum esse spiritum nullus dubito, quoniam cum eximia surque ipsi tribuantur, ac spiritus præpolleat corpori, evidens est Deum natura sua esse spiritum. Cumque præterea Deus omnia gube net atque sustentet, necessum est ipsum spiritualitatis esse participem, ut possit omnia penetrare atque pervidere, qued denegatum est materiæ, Nece

5.5

Nec dicas cum Tertulliano \*, quòd Deus sit subtilissimum corpus ubicunque dissum. Siquidem ineptus esset ad præcipuam mentis operationem, reslexionem scilicet; nam, ut materia reslectat in sese, debet unaque particula se ipsam tangere, quod impossibile est, ut es de ratione Curcellæus deceptus suerit in sua Institucione, materiem quandam menti nostræ adsignans.

Sed posito quòd Deus sit tenuissimum corpus per totum orbem expansum, tunc dicam vel Deum omnia scire, vel non. Si ultimum adsit, Deus non est Deus, ut qui careat scientia. Si verò omnia sciat, hoc evenit tantùm successivès, nam que accident in Anglia, pervenient tantum postaliquod tempus in Sinam, cum talis Deus supponatur à seipso dissitus; quod intolerabile est, siquidem modò esset omniscius, modò ignarus.

Quod Scholastici dixerunt de Deo, contulit ad illius spiritualitatem minuendam: nam nobis adserunt corpus esse circumscriptive in loco, atimam & angelum desinitive, Deum verò replevite Quod significat locum amplecti corpus & spiritum, Deum verò amplecti locum. Rara quidem in decidendo scientia! aliquid solidius dixerunt recentio-

Exed. see

<sup>\*</sup> Idem existimavit cum Epicuro; vide Balbum apud Cic. 2. de nat. Deor. in eadem mente erat Lactantius p. milii 766.

tiores, cùm posuerunt Deum seu mentem in loco discerni ex utriusque operatione. Quod tamen velimus intelligi, modò & Dei essentiam includat actio. Nec possumus admittere talem distinctionem in Theologiam introductam inter Dei præsentiam suppositi & virtutis. Nam, cum nihil agat in distans, cujuscunque actionem prasentiam suppositi inferre necesse est. Verum, cum ad caussam jam non possimus adscendere, illius existen-

tiam ex ejus effectis evincimus.

Non tamen adfequi possumus, quid velint Theologi, cum nobis huc referunt Mofis \* historiam Dei postica videntis, adserentes nempè illa postica esse naturæ esfecta, quæ nos ad Deum evehunt. Hæc omnia nihil ad rem, fi textumattendas. Moses desideraverat Dei gloriam videre, id est, eximium illud lumen, quod Deus inhabitat in cœlis, ficut splendida illa lux în monte Ithabyrio erat Jesu Christi gloria, majestatis coelestis præsaga. Sed Deus respondet Mofi, neminem adhucdum in vivis degentem videre eam posse, tum quòd illius oculi perstringerentur; tum quod illius statui esfet incongruum. Nihilominus Deus aliquo modo condescendens Mosi partem suz gloriæ ipsi yidendam præbet; eâ tamen cautione ut manum admoveat rupis fiffuræ, in

quâ quasi latitabat; sicuti Jesus Christus dicitur in Ecclesiastică \* historia de speluncă quâdam montis Oliveti inspexisse templum. Illud verò lumen vocatur Dei postica pars,

quoniam nempè subsequi illum solet.

Nec nobis dicas, quòd fortasse Angeli omnia naturæ phænomena efficiant vice Dei. Siquidem Angeli ipsi Dei præsentia egent; nam, cum principium habeant, sine Dei auxilio in nihilum diffolverentur. Mira dein illa unio, quæ intercedit inter mentem nostram & corpus, Dei testatur præsentiam intimam, tùm quia mentes, quæ sunt vividiffimæ, citò evanescerent sine potenti manu, tùm quia illa unio fit tenuissima, nec ulla adamantina vinciatur catena. Sed quot tandem legiones Angelorum essent necessariæ ad nostram conservationem; nam, cum quælibet machinæ nostræ obstructio illius structuram posset destruere, & Angeli uno fint adfixi loco, ad minimum quodcunque orificium janitor apponi deberet ad sanguinem vel spiritus animaleis circumquaque convehendos. Sed, quoniam in Dei spiritualitate hæc duo, justitia ac misericordia, elucent, ac funt nobis maximo folatio, utrumque porrò examinabimus ad rationis trutinam.

<sup>\*</sup> Euseb. de vit. const. 1. 3. c. 43.

# CAPUT SEPTIMUM.

Omnes religios allus probant Dei Justisiam.
Quid sie Religio: Sussiria hominum probantillam justisiam. De Deo gudgaris opinio illam ipsam demonstrat. Incommoda
ena scentia ex Deojustitia orbato. Deus supremus Judex, ideoque justus. Quomodò
Deus sustus co bonus simules apossir. Quare
Deus sinat probos afflictari. Cur. Deus serat Atheos.

timam, tilm quie mentes, ou TUlla plane rationis umbra est, cur Dei A justitiam in dubium revocemus. Si res equis perpendatur lancibus , nam , quecunque homines per corum vitæ fuæ curricu-Jum Religionis ergo tentament, co maxime tendebant, ut Dei justiriam nobis indicarent acpotius demonstrarent. Si preces acilibamina supplices fuderim; fi delubra erexerint ac Numini cuidam dedicarint; fi victimas mactavernt aut thura adoleverint, fi Penates confuluerint, aut aras focosque tremebundi adierint, sensus Religionis hacomnisadmovit, quibus vel Numen fibi propitium efficerent, suis oblationibus, qualeis qualeis esfent, iram divinam averuncarent ob suas nequitias perpetratas, vel illius gratiam in posterum sterum sibi quoquo modo devincirent. Adeò ut Religio, tota quanta est, mihi mihi videatur esse, misi continua divinæ justivize propitiatio, quiæ velexternis vel internis demulceur muneribus ac sacrificiis. Atque id quidem observavit irridens ac vaser ille cum suo Epicuro Lucretius\*, cum scilicet an lib. 5.

O genus infelix hominum! talia Divis
Cum tribuit facta, atque iras adjunxit acerbas:
Quantos tum gemitus ipsi sibi, quantaque nobis
Vulnera: quas lacrymas peperere minoribu nostris!
Nec pictas ulla est velatum sape videri
Vertier ad lapidem, atque omneis accedere ad aras:
Nec procumbere humi prostratum, & pandere palmas
Ante Deum delubra, nec aras sanguine multo
Spargere quadrupedum, nec votis inectere vota:
Sed mage pacata posse omnia mente tueni.

Nempe secundum illius bellam doctrinam omnia Religionis officia susque deque habenda sunt; puerilia illa divinæ vindictæ terriculamenta sunt nobisamovenda, ac placidè inter tot infanientis popelli religiosos jocos vivendum nobis est.

Sed & que sit illa sides de Deo justo nobis insculpta, clare admodum patet ex illo subitaneo impetu, quo ad Denmadscendimus ac suspiramus; cum in mediis nostris ærumnis ac adflictionibus, mærore sumus quasi obruti,

<sup>\*</sup> pag. mihi 163.

ruti, aut cum tellus nobis videtur tyrannide oppleta, ac justitize repagulum abruptum est. Nam tum demum ad Deum exclamamus ac illius opem imploramus, quasi sacram ac ultimam nostrze fractze speianchoram. Nec putes de nihilo esse illas querelas ac communes ad Deitribunal evocationes, quasi inoliti essent usus inter homines adhibiti, vel cordis esservescentis temerarize ebullitiones. Nam quod in omnibus gentibus observatur aut emittitur, illud genuinum ac verissimum naturze oraculum est, atque à Deo ipso in mediis przecordiis inscriptum aut stabilitum, ut Socrates ajebat; Xenophon l. 4. de factis & distis Socratis.

Immò, cum homines feliciter sub initium degerent, pacati fuorum patrimoniorum ac virtutum cultores, ac cum Deo recens nati essent, ut loquitur Seneca, tum justitia existimabatur de cœlis descendisse. Aut verò, cum vitia, virtute magistrà, languebant, terras astrea revisebat. Sin verò peccata adolescerent ac omnia, torrentis instar, invaderent, Veteres credebant justitiam seu Dinle nostra reliquisse mappalia, ac in coolum subvectam fuisse. Quod evidenti argumento est illam ipsam justitiam seu præsentem seu absentem Dei gremium ut Suum tabernaculum agnoscere. Quæ opinio e pag mili it g.

nio, seu sides, inter alios, enarratur ab Episcopo Cyrenensi Synesio in suo de Providentia libro.

Sed esto. Suppone quòd Deus non sit justus, illum protinùs injustum fateri necessè est; cui porrò adscribes tyrannidem, quam Deo cumpetere posse existimabat Theages apud Platonem. Quô sit ut, cùm Deus sit potentissimus, suâ ad ludibrium abutatur auctoritate, ac omnia per sas e nesas commisceat. Immò cùm omneis peccati labe sint insecti, sonticæ erunt illi lævo Deo causse ab summo ad minimum omnes uno simul interitu consiciendi, quod volebat ille tyrannus Imperator. Si dicas Deum à justitià distare, quandoquidem infinità bonitate pollet, hoc verò expediemus ac explicabimus paullò post.

Sed intereà hoc observandum velim hanc justitize partem vulgò distributivam vocatam Deo suisse adsignatam, hoc duplici nomine. Primùm quidem, quòd ulciscendi cura, ut proprietas quædam, ipsi in solidum attribuatur, ut cùm Apostolus dixit Rom. 12. v. 19. quòd vindicta, ut proprium jus, ad Deum pertineat. Cùm verò S. Paulus'adjicit v. 20. quòd ultio sit tota Deo committenda, quòd que eò pactò vivos carbones colligimus adversarii nostri capiti admovendos, videtur

eventum nostræ refignationis declarare quod scilicet Deus intuens nostra ira intra fuas manus depositum carbones magis acmagisaccendar in holtri adverfarii caput; ficuti apud Turcas hodierna die observatur, cum vafculo prunis accenfis repleto ac capiti impofito Imperatori occurrere, hac quali tesfera vindictam illius adversus injurium postulando. Sed, quod potius crediderimus, hæc additur ratio, ut fignificetur quòd illà nostrá patientia, quá nos nostraque Deo devovemus, carbones quali succendantur, quibus neglecta ac frigida amiciria fou caritas inflammatur; eaque explicatio, que est fimpliciffima; evidenter probatur ex c. 25. Proverb. v. 21. 6 22. Nec necessum est cum recentioribus Theologis ad aliquam liquefaciendiartem recurrere, quâ plumbum cæteraque liquescunt, quæ pro sua subtilitate ab genio Apostoli abhorret. Sed & praterea vulgo existimatum est illam dinle persequi ac infectari omnia prava hominum facinora, ut nos docet Plato; ità ut illa sequatur pæna pede clando Hæcest ipsa dinn, quæ Melitenfibus exiftimabatur Paulum tandem castigasse, viperam illi immittendo, Att. c. 28.4.

Quomodô tandem justitia Deo adimi poterit, cùm ut protector oppressorum, ærumnosorum azylum, ac supremus Judex ab

ru

m

ad

in

li

ria

gr

po

tis

no

ci

11

re

Se

CI

n

ab omnibus, qui rationi nondum valedixerunt; ubique concipiatur? Quae fanè idea supremi Judicis duo in se complectitur, que maxime conferent ad Der maje fratem illuftrandam. Ac primum quidem illa idea defignat Deum fummâ potentia indutum, quâ ad fuum imperium rebelles quofque potest inflectere. Unde est, quod quidam populi apud Marcellinum fuorum Principum gloriam colentes, illos nomine Judicum infignirent, potius quam Regum; hac ratione potissimum inducti, quod illud ducisacsapientiæ effet character. Hoc verò majeftatis ac virium insigne esset. Quod quidem nomen attribuebatur Carthaginien fibus Principibus, ut Justinus docet, qui & illud derivarunt ab Phænicibus; apud quos, per aliquot tempora, homines unà cum fequioresexu sceptrum cum prophetia tractabant. Sed praterea hac supremi Judicis ideanobis de Deo insculpta præ se fert justitismacæquitatem fummam, que nullo favore ergà clientes ducitur, nec irà præcipiti occeratur, quæ cauffa eft, cur Plato Deum vocet δικαιότατον, quodque videas in S. Scripturâ Deum ubique parteis judicis assumere, cum de foro aut caussis examinandis agitur, nusquam verò aundins seu adversarii; quamquam nostra flagitia sunt quandoque adeò

64 DERELIGIONE
adeò atrocia, ut patientiam Judici nostro possint excutere ac illum in vindicem adversa-

rium immutare.

Sed heîc tandem nobis est occurrendum huic difficultati, quòd Deus semper existimetur compos optimæ naturæ esse, ut qui vulgò vocetur optimus maximus, cui iccircò ira aut justitia vindex videtur ut quam maximèesse opposita. Hoc nobis sunt paucis enodanda. Ac primum quidem dicimus, quòd Deus ab omnibus censeatur propensus naturâ suâ esse ad bona sua viris probis largienda ob fimilitudinem illam, quæ hominem Deo proximum efficit propter virtutis lineamenta. Nullatenùs hucusque contentionis ferram hâc de re reciprocabimus. Quid verò adseremus de improbis? nunquid Deus fua beneficia pariter effundet in illos? hoc si adseras, alterutrum evènire ideò necesse est; aut quoniam suâ ipsâ bonâ indole, aut naturâ, quasi quodam sato adamantino, ità obstrictus est, ut indulgentiæ suæ fræna laxare necesse habeat. Quod sanè ridiculum est ac divinæ naturæ planè contrarium; quæ, quò cæteris est spiritualior, ut ità dicam, eò magis libertatis est particeps, ac suit juris. Undè Cicero ait Divinitatem esse solutum, ac liberum, ad arbitrium suum quæque agentem.

65

Sed insuper hoc addimus, quod justitia est nullo modo opposita bonitati, ut Clemens Alexandrinus capite ad id destinato conatur probare; ac alibi dicit id referens fecundum Platonicum axioma, quod bonum est itidem justum. Recte quidem apud quam plurimos videmus quòd ira, ut quid indignum, ab Deo removetur; ac præcipuè legimus apud Ciceronem, quòd non folùm apud Epicureos, sed & apud cæteros, qui Deo agendi efficaciam adfignant, Deus existimetur nunquam irasci, nullique nocere, Sed Paullò mox idem dicit quòd ipsummet Numen est justissimum. Certe quidem non majus est discrimen, si res ritè perpendatur, inter bonitatem ac justitiam divinam, quam inter flumen, quod placidè pleno alveo fertur, atque hinc inde derivatur per canaliculos, ut vel hortos vel prata irriget, ac illud ipsum flumen, quod latiori impetu suprà marginem effertur ac inundat, & abradit vi quâdam fruticeta. Quòd si quid discriminis nobis observatur, hoc exeffectuum intuitu proficifcitur; qui varius ac multiplex est secundum Dei sapientiam. Atque etiam ex imbecillitate nostri conceptus, qui unum in duo partitur, simillimus oculorum vacillationi, qui baculum in aquam intrusum, infractum atque duplicem credit. Nam etiam,

E

cum creatorem per tot creaturarum crassitiem intueamur, non mirum est, quod obtutus noster erret atque objecta duplicet.

Verum heîc nobis remanent duæ difficultates que nobis sunt enodande, ut que justitiæ divinæ videantur injuriam eumque maximam inurere. Primahec eft, quodimprobi floreant, probi verò quam plurimum squalidi ac projecti jaceant. Verum nobis hoc attendendum est, quod Deus in tria quafi tempora fuam in agendo œconomiam dividit, ac dispertitur. Primum quidem antè mundum conditum suum in consilium adhibuit sapientiam; Secundò intra hujusce præsentis ætatis intervalla patientiam suam decrevit ac longanimitatem adfumere, qua homines lucrari quocunque tandem modo aut vincire sibi possit. Sed tandem terrid locus erit, vinditta, quæ sapientiam irritam ulcifcetur, ut & tamdiù neglectam ac potius despectam parientiam. Si intra hujusce vitæ curriculum patientia non adhiberetur, jam inde'à multo tempore mundus conflagrasset, aut eluvie absumptus fuisset.

Sed & altera adest difficultas priori non inferior; quòd scilicet Deus nimiùm benevotentiæ indulgeat; ac justitiam negligat, perferendo tot Atheos, qui illum ipsum quotidiè oppetunt, ac cæteris sunt impedimento SA

1

NATURALIT aut pessimo exemplo. Sed memento, lector, quòd una cum patientia Deus junxerit persuasionem aliquam, nobis quamdiù in his terris vivimus, salucis, viam non esse omninó præclusam, que cum, nos ad meliorem mentem continuò evocet; propteres Deus non vult actionibus fins cam extinguere. Si res miraculis aut fulmine peragerentur ad contundendam Atheorum pervicaciam, fapientia divina hâc ratione præcluderetur, ut videmus in Atheorum libris, \* quod fulmen naturali cafu aut caco impetu miferos illos percussisset, nec dum resipiscentia rabula illa post naufragium corda obdirata renovaret. Sed cum ratio admovetur, tum vero infigniltriumpho obfignatur causa divina; eâque de caussa pluris facitrus convictionem illius nobilisac acuti Angli, de quo loquitur clarissimus ille vir Burnetus, qui post infanientis rationis tentata omnia remedia Deum tandem elle credidit, quam tot obscuras Historias in mundo tralatitias de infelici

Atheorum exitu.

and bald on

<sup>\*</sup> Vide Lucretium.

### CAPUT OCTAVUM.

Misericordia divina evidenter probatur ex generis humani inspectione. Rationes, que Deum movent ad misericordiam. Natura effecta demonstrant illam. Quòd homines natura luce ad salutis viam possunt utcunque adduci probabile est. Idque ostenditur ex hominibus ante-diluvianis. Item id evincitur ex fobo, atque illius amicis. Quid sit contentum in fobi libro; & quandò compositus. Hominibus natura ductis providentia est loco gratia slexamina. Quòd f. Christum non norint, illis non erit detrimento. Misericordia divina probatur ex sacrificiis. Modus, quo placanda erat justitia divina, fuit ignotus.

r

1

Divina misericordia nihil aliud est, quam innata Dei propensio ad omneis intrà hujusce vitæ curriculum ærumnis una cum peccatis adslictos sublevandum. Quam quidem esse in Deo, natura ipsa duce, non tantum exploratum habemus; sed & præterea viam sunt perscrutati anxii mortales, qua sibi, ubi essent scelerum conscii, possent Numen semper-lene sibi devincire, quandoquidem hæc duo nostrum inquietum animum abun-

abunde pacant, cùm nobis constat desuper adesse Deum clementissimum, quem characterem sibi arrogabat Julius Cæsar; tùm & apud nos adinveniri remedia, quibus illam Augustam Majestatem possimus demulcere: alioqui irrequietæ dubitationi locus semper subesse. Hæc duo sunt correlata, ut Scholastici loquuntur, Deus misericors, ac creatura ad misericordiam amplectendam sua dis-

positione & sponte comparata.

Primum quidem illam Dei misericordiam nequimus in dubium revocare, si maturius investigemus generis humani statum, qui utique à natura abhorret, ut quam maxime, quique in mundum invexit omnem peccatorum labem, ut censuerunt Ethnici, cum dixerunt nos ferream ætatem scilicèt pessimam fortitos esse. Suppone igitur, id quod res est, quòd Deus sit nobis omnibus à latere atque intrà nostra præcordia, omnium nostrorum cogitationum adprime conscius, ac insuper vindex justissimus, quod suprà probavimus. Adde & porrò quòd hic mundus, totus quantus est longe lateque diffusus, est malitize fundus ac officina, que de die in diem augescit, sicut expers ille veteranus miles aiebat Herodi apud Josephum; necdum à pravâ suâ indole desuevit post revelationem J. Christi & omnia quasi exhausta benevolentiz E 2

DE REEFGIONE

lentiæ remedia, quin & videtur induruisse, Ac adjice tandem hanc malorum huem per quinque millia annorum, & quod fupra excurrit, pertulisse Deum animo ad miraculum patienti, tune fateri necesse eft, nisi planè simus ingrati pariter ac cæci, Deum misericordem effe. Immo cæteræ illius virtutes possent utcunque obscurari. Sed misericordia passimoccurrit in regimine mundi, ac ab nemine hucusque denegatur, nisi à despera-Immo vero dicumt tetrici homines, nedum illam abjurent, quòd ipla misericordia nimia indulgentia est, tum quòd facinora inulte ferat, tum quod mundum, post rot criminum eluviem, imactum finat abire.

Verum, præter ea que jam sumus commentati, hæc quatuor veniunt accurate observanda. Acprimium quidem, si Deus benighè pepercerit superioribus generationibus aut majoribus nostris propter intermixtos quosdam probos viros, quæ prava en illa invidia aut amulatio; quòd isticensores dicam impingant Deo, quod Deus seu nobis seu nepotibus noffris conniveat ob firicturam quandam virturis ac illustrium exemplorum, quæ in nobis subinde interlucet ? Quod antiquitus factum eft, fict & in posterum; cum sibi constantiz ac misericordiz legem

figat Deus,

Sed secundo suppone quod apud nos de virtute sit conclamatum, quod præstractè negamus, tum & operæ pretium erit, ut Deus, pro sua sapientia imperscrutabili reliquias hominum, fragilitatis monumenta ut & commiserationis suæ perserat, tum quia levius sit patientia quicquid corrigere est nesas, ut Horatius volebat, nescilicet tota ista machina dissolvatur; tum ut Deus tempus concedat ad postliminio quasi revocandos, seu de meliori luto conformandos homines.

Sed & tertiò genus humanum advertere necesse est, Deum præsiuis oculis habere hominum conversionem, quæ pedetentim progreditur. Primum quidem adfuit strictura lucis, quæ dubia licèt, homines ad Dei notitiam ac amorem evocabat; dein lumen submovit ac auxit per varios gradus, donec tandem, lumine longè latèque dissus, homines ad Deum compellabuntur; ac novissim s aderit rerum omnium interitus, œconomià Dei plenè planèque adimpletà.

Sed quarto qui istam Dei misericordiam sugillare videntur, non advertunt illam ipsam esse Dei Keiph Lion ac propriissimum, ut ità dicam, attributum; quod Deum elemonstrat Deum. Idque maxime apparet sub initium mundi; ubi conflictus quasi est inter justitiam ac misericordiam Dei. Post 16. sæ-

·oob:

E 4

DE RELIGIONE

cula justitia adserit advenisse tandem omnis carnis finem ac interitum. Quod &, irato Numine, evenit, cum tot crimina ab homine patrata vindicanda erant tum ad placandum cœlum, tum ad exemplum illustre posteris concedendum. Justitia scilicet, pravaluit, quoniam omnis imaginatia cordis est omnitempore mala ac vitiosa. Sed subindè fuccurrit resipiscens misericordia, quæ, eadem de caussa quod homines essent ab infantiâ pravi, illis condonat; quod & durat jam inde à quatuor millibus annorum, atque irrevocabile est, ut apparet ex Iride, quæ consentance divino instituto in rara nube elucescit ad docendum homines non inesse satis aquarum ad tellurem submergendam.

Sed serundò altera succurrit ratio, quæ, ex providentiæ effectibus, Dei misericordiam demonstrat. Nam, quicquid boni ac munificentiæ apud nos observatur, ex largâ Dei manu effunditur; adeò ut calendarium tot variarum largitionum supputetur jam indè à prima mundi origine. Nec ullum discrimen, observat Deus in suis beneficiis concedendis; siquidem non-solum invisit bonos, atque salutat; sed & prætertà amicè replet malorum horrea ac benignis oculis affatur. Favoris Oceanus quotidiè depluit in universum mundum, ac maximè barbaros irrigat; ideó-

ideoque fol providentiz promus condus, folet exordiri fuum curriculum ab populis feu' immani idololatriz seu Diabolo addictis, ac tandem in suo occasu definit ad populos efferatos ac belluis tantum non fimileis. Illa quidem Dei beneficia corpora spectant, sed ea non minus funt illius misericordize effluvia, nisi nobis adsit mens cæca aut leva. Qui curat famelicum aut lethaliter vulneratum, mifericors utique vocatur æquè ac qui errantem corrigit. Immò verò credimus Deum nostra corpora effecisse sux benevolentix theatra, ut y postquam pro foribus nostris illius manus effemus deosculati, in interius animarum tabernaculum grati penetraremus, illicque eum amplecteremur aut coleremus.

Istaque occasio nos inducit ad examinandum in plurium solatium, quousquè, in natura, se extendat Dei miseticordia. Nam operæ erit pretium ut cognoscamus, utrum, seposita revelatione, aut solis rationis principiis admotis, homines possint servari ac cœlestis hæreditatis sieri participes. Hesc præfamur nos tantum adferre conjecturas, quæ sese persuadebunt, prout quisque dispositus erit aut suum Religionis systema digesserit, utut sit, hac in re per gradus procedimus ac dicimus primò nos nihil usque-

quaque certissimum asserere, quandoquidem in aliquibus revelatione divina caremus. Ubi verò Deus sese non explicuit, ab teme-

ritate parum abest expresse loqui.

Nihilominus secundo addimus, quòd ubi nostræ conjecturæ eæque prægnantes conjunctæ sunt una cum ratione, atque etiam caritate, tum salus hominum naturæ addictorum, modò juste ac juxtà conscientiæ detamen vivant, animo nostro sese ingerit

ac tantum non perfuadet.

Terrià ficuti in natura Deus lumen suum diversimode subministrat ac dispensat hominibus; ità utincolis, qui sub Polo vivunt; obtingat subobscura ac crepera lux; illis verd, quià sole tantopere non absunt, abundans ae defæcata. Quod tamen non impedit, quominus homines ubique vivant, ac aëri cujuslibet regionis sint contemperati, Ità & parile evenit fatum in religione, in quâ scilicet alii sunt ab Deo instructi per clarissimam revelationem; alii vero naturam, rationem, conscientiam una cum generali traditione ducem habent; quos si velis à salute abalienare atque excludere, næ tetricus ac nimium morofus tibi ad est animus. Superioribus illis has insuper adjicimus rationes.

Scilicet primo ante diluvium nullus dubito quin plurimi essent, qui Deum sincero a-

nimo

fu

fe

ill

t

f

nimo colerent ac illi adhærerent una cum fuis familiis. Unde concludere est illos fuifse misericordiæ divinæ participes. Verum ille cultus sponte fluebat ex fonte rationis ac conscientire, superaddità antiqua ac primevâ de Deo traditione, que fortean languescens ad posteros pervenerat. Sed illa ipsa traditio intra rationis gremium concluditur, necab ea fejungi debet. Cum dein hominum percata ingravescerent, Noachus adfuit; qui suos contribules ad meliorem frugem reducere tentavit; ideòque vocatur ju-Stitia prace, quoniam teneriori excitatus conscientià de gente in gentem penetrabat ad vitia hominum retundenda seu corrigenda, ficuti Lothus animam fuam vexabat, ut refert Judas, ob effrænam Sodomæorum libidinem. Immo verò, etiam si diluvium genus hominum corralisset ac funditus extirpaffet quam plurimi, qui fub vindice manu perierunt in aquis, jacturam tamen fuæ falutis non fecerunt. Quod afferimus, non quòd magni viri in ea fenrentia fint caritatis instinctu : fed quod ista absolutionis fententia in S. Scriptura jacent, ut tibi persuadebitur, si conferas 1. Epist. S. Pet. cap. 3. v. 19. cum 6. v. c. 4. fequentis; nam utrobique clarissimè videtur agi de antediluvianis hominibus.

Sed & prætered illa falus hominum folo naturæ probæ impulsu ductorum nobis patet, quantum faltem sufficit animo non pertinaci, ex exemplis tum Jobi, tum illius amicorum. Nam illi folam rectam rationem ut ducem nobis videntur, agnoscere, cum degerent extrà Judææ cancellos, nec illius quidem mentionem faciant. Nullum fermonem habent de Dei populo, de lege, de divinis promissis aut miraculis : quod simul probat tum istum Jobi librum fuisse compositum antè contractum Dei cum Israelitis fœdus, alioqui, ut pote vicinus, ficuti Rahab, aliquid de istis prodigiis fando audivisset : tùm & quoque nullum illi fuisfe commercium cum Patriarchis , à quibus cognatione & loco diffitus erat Jobus. Itaque soli libri, qui in istis Jobi dialogis confuluntur sunt æqua ratio cum illuminata conscientia, ac familiari examine judiciorum divinorum aut domesticorum viciniæ fuæ exemplorum, quibus ratiocinia fua ritè aut perperam superstruunt. Donec tandem som unxavins ad est supremus ille praceptor, qui balbutientes discipulos de diverticulo in viam reducit.

Quòd si, extrà revelationem, ac hæreditatis tractus, Deus hesc illic sibi comparavit domesticos, (nam non moramur hesc ratiorationes, quæ abillis adducuntur) non mirum est quod Deus servet reipsà aut servare possit, pro sua muily sapientia ac indulgentia illos, qui etiamnum vivunt in remotis locis, procul ab Evangelii Luce amandati; modò rationi ac naturali legi fe morigeros præbeant , nam ubique ille , qui jufitie operam navat, Deo est acceptus ac gratus, ut loquitur scriptura. Et, si qui sine lege vivunt, fine lege peribunt, lege naturali convicti: Ità & pariter qui sese naturalis legis normæ adstringunt, Deum habebunt propitium. Nempè Deus ab homine exigit obsequium habita ratione lucis, quam ipsi indulsit; nec vitio illis vertetur, quòd Évangelio ipsis planè incognito non obsecundaverint , quandoquidem Jesus Christus nobis adfirmat Joan. 16. quod hâc quidem in re à peccato se incredulitatis sint immunes alio nempè modo plectendi, si contrà suum clandestinum magistrum insurrexerint.

Si nobis asseras istos homines sieri non posse salutis compotes aut ne ad illam quidem eniti, quoniam sunt σκληςοκαρδίοι ipsaque carent gratia slexanima. Tunc regeremus nos providentiam illis misellis clanculum instare, ut quæ sese in illorum cordibus exerat ac præ cæteris, qui à salute dissiliunt, amplissima luce ditet istos. Ita-

Evangelica gratia; hæc corda nostra non sine nobis convertit; illa die noctèque urget, præcipit, edocet, interiorem hominem moderando.

lo

n

1

Sed intrication alia difficultas here nobis occurrit, quod isti homines, de queis nobis est sermo, nullam de Jesu Christo generis humani Servatore notitiam informaverint, in maximis cesspitantes tenebris; que temen planè necessaria est ad salutum consequendam , ut expresse afferit S. scriptura Act. cap. 4. Verum illa inculcatur notitia allis, qui illum obtinere possunt quique in media Evangelii luce ambulant reliquis verò, qui nullam de Christo institucionem adlequi poruerunt , mon magis fraudi erit Jesu Christi ignorantia, quam vererum Israëlitarum plebeculæ, quæ Jesum Christum vix ac ne vix quidem novit, quantum quidem necessium erat ad falutem ferid ample-Atendam. Dicunt quidem magni Theologi Ifraëlitarum plebem fidem in Messiam venturum habuisse. Sed hoc duo nos inducunt ad existimandum illam sidem non esse salutarem; tum quia crediderunt, ut res ex se patet, fore ut Messias liberator quondam exsurgeret in suz gentis solatium, quod sanè seros spectat Nepotes; tùm quia mor-MUD

mortis genus prorsus ignorarunt, quæ nihilominus ea est sola, quæ nos solatur, in spem

erigit ac salute donat.

Non magis itidem fraudi erit gentibus ignorantia Christi, quam infantibus, qui ad primos vagitus de medio tolluntur, nec ullus inter Christianos eorum salutem in dubium vocavit, nisi qui prædestinatiano rigore eos de libro vitæ abradunt. Cæterùm si qui isti benignæ opinioni obloquntur, næ illi severi debent sedere Judices, simileis tetrico illi, qui solebat quoscunque capite damnare. Aut indignabundi cum Prophetâ Jonâ queruntur, quòd Deus \* sit misericorstacisemper-lenis. Meminerint illi innumeros esse, qui, pro sua innocentia dextram ab finistra nequeunt distinguere, nec de nihilo effe, quod Deus Didar Jour 3. audiat in S. Scripturâ.

Verum de diverticulo in viam. Non solum Dei misericordia Ethnicis explorata suit, ut jam probavimus, sed & prætered modus, quo illam possent sibi acquirere ac luerari, detectus suit ab iisdem, nempè persacrificia, (4) quæ ubique terrarum usu re-

cepta

\* Joan. 4.

<sup>(</sup>a) Apud Ægyprios sacrificuli culter hominem depictum habebat super altari jacentem ad exhibendum bestias homines vicem gerere , ipsum que mortem mereri.

cepta erant, quæque indicabant tum victimas hominum vicem fubire, ad expianda eorum inquinamenta ac redimandam scæleratam vitam; tum Deum hac qualicunque laniena evadere propitium ac placabilem. Undè est quòd in plurimis locis homines ipsos, ad Numinis iram averruncandam ac regionem lustrandam, mactarent quod, quamvis horrorem incuteret, rationi tamen videbatur adprime consentaneum, ut, quæ natura peccaverat, de suo hostiam præberet, Accidit quoque ut aliquibus in locis, quod fiebat apud Massilienses, homines ad cædem faginarent; quo, folenni ritu, fuos contribules Numini morte fuâ reconciliarent.

it

n

n

f

\* Nec est quòd nobis affirmes illa sacrificia ab institutione aliqua suam originem repetere. Nam, licèt id non negemus, addimus nihilonimus insuper illam ipsam traditionem suisse adeò genuinam ac nobis contemperatam, ut generali instinctu in naturam ipsam suerit conversa. Adeò ut, si ritè calculos ineamus, natura aliud sit, quàm adventitia traditio, ut nobis alibi probabi-

Druidæ apud Cæsarem dieunt vitam hominis vitâ hominis apud Deos esse redimendum. De bell. Gill. 1. 6. Phænices Kein seu Saturno libros sacrificabant, ut & Africani post illos.

babitur, simillima Gabaonitarum artificio, qui in meditullio Canaanitidis positi suum iter è remotis locis confecisse caussabatur. Scilicet sumus ab teneris cæci; verum uti ille vir, de quo Evangelium, paullatim oculos nostros ad objecta aperimus, quæ sensim sine sensu detegimus, donec cæcitatem nostram

planè excusserimus.

Huc usque Pagani processerunt, persuafissimum habentes Deum esse misericordem, atque etiam placabilem. Verum nihil ulterius fingillatim noverunt, quo expiationis viam rimando exspiscarentur, aut saltem temerario casu illam sunt commenti. Ut quod narrat Sozomenus \* ac post illum Justus Lipfius in de Cruce ac quam plurimi alii de figno crucis inter Ægyptiorum Hieroglyphica invento ad futuram salutem significandam. Siquidem illud non magis fortuitum fuit, quàm si triangulum aut sphæram ad hocipfum adinvenissent, absit ut Dei sapientiam infinitam in istorum magistellorum tricas ac minutias de cœlo evocemus. Illa crux æquè exhibuit J. Christi patibulum antè illius obitum, ac transenna ad navium malum adpenfa, dicamne inconfultò, à Patribus adducta est ad mortem Jesu Christi significandam aut

<sup>\*</sup> L. 7. Eccl. hist. 15. Ruffinus 1. 2. c. 29. item Suidas. Pet. Orinitus de honestâ discipk

aut probandam post illius supplicium.

Nunc de interiore Dei intuitu ad exteriora descendamus, ut illrus natura nobis notescat, ac conspicua præcipuè nobis fiat in illius creatione ac providentia.

#### CAPUT NONUM

Alios non fuisse mundos, prateristum, non potest demonstrari. Quid sit creatio. Illius majestas enarratur. Mundus non fuit creatus nostri caussa. Actus, quo mundus creatur, potest esse modus distin-Etus, a Deo , ficut & decretum. Vana quedam veterum, ac etiam recentium Indorum opinio de creatione. Creatio majus quid miraculo, & quid sit miraculum. Regule quadam ad creationem aliquatenus concipiendam. Cartesius examinatus. Probatur mundi creatio.

Irum fanè videbitur, quòd Deus tot Mannorum millibus fuerit, priufquam mundum crearet. Nam sicuti veteri difficile creditu erat quòd unicus desidêret orbis in late immanibus spatiis, haud absimilis spicæ, quæ sola in latè patentibus sulcis aut campis caput exereret. Ità nec minus

mirum

h

mirum existimabitur, qu'ed Deus per infinitam annorum seriem nihilum otiosum reliquerit, cum illud exsuscitare admodum conveniret, tum ad propriam gloriam declarandam, tum ad vireis suas experiundas, tum ad creaturas bonitatis sua esficiendas vel consortes, vel testes.

Verum si quis in istam propenderet opinionem, quòd Deus alios, præter & antè istum quem incolimus, mundos esformaverit, nihil esset quod vel verbo vel rationi contradiceret, cùm, quæ primordia in scripturis advertimus, debeant dubio procùl intelligi de istis terris, quarum sumus incolæ. Verum necessum non est ut in istas ambages nos intricemus. Cùm affirmare sufficiat Deum, qui suo fundo contentus est, quique omnigeniæ felicitatis est abyssus: sua essentia suoque gaudio infinitè potitum suisfe, nec habuisse, cur ærumnosæ ac pannos sæ creaturæ lugeret desectum.

Quòd si nequeamus adsequi rationem, quæ Deum impulerit ad mundi creationem tamdiù disserendam, non est tamen quòd obganniamus, cùm æquè deridiculi in istà mysteriorum sagacitate enucleandà, ac formicà, quæ vellet sese Reipublicæ humanæ

discutiendæ immiscere.

Adplicemus tantummodò nostrum ani-

mum ad discernendum, quid sit creatio, & quomodò potuerit essici. Certè quidem illa creatio nihil aliud mihi videtur esse, quàm actualis ac præsens adplicatio voluntatis divinæ creaturas de nihilo prodire jubentis. Nihil eo imperio potest fingi divinius: adsit cælum, adsit terra, inquit, ac subitò ad primulum illius tantæ vocis halitum creaturæ
sui nihili oblitæ extricant sese de suæ privationis fasciis, atque tremebundæ coràm sictoris sui tribunali comparent. Nec est quòd
tantoperè demiremur Longini ingenium, qui,
etsi Paganus, sublimem in verbis comperit
stylum; nasutus quisque poterit de elocutione quacunque suam ferre sententiam.

tiùs

tiùs in immensa illa absorbetur gloria. Quid sentirent dicerentve isti inter Rhetores heroës, si simileis Abrahamo ad Dei latus adstitissent, ac tot miracula sui fati nescia vidissent in lucem continuò subire ad primum Numinis nutum?

Hæc tanti moliminis opera, cum egregia fint suprà nostrum captum, non debent eò contemptim deduci, ut nostri caussa producta fuisse censeantur. Vanitas, cui à teneris assuevimus, nobis persuadet hæc mira spectacula ad nostrum usum fuisse destinata. Verum, si ritè calculos ineamus, nobis potiùs compertum erit Deum, ad fuam gloriam demonstrandam, mundum confecisse atque nobis præbuisse contemplandum, quò illum perpetim revereremur. Cœlum est illius majestatis tentorium, terra verò illius scabellum ac illius virtutum deambulatorium. Illi ne erimus, qui crediderimus totum stellarum choragium circumvolvi, aut omnes suas influentias dividere atque conferre, ut tantummodò in nostrum gremium delabantur, atque nos homunciones in angulo mundi delitescentes eligant aut quærant, in fortunæ suæ participationem admittentes? Crediderimus potius quòd ficuti in Regis palatiis adfunt & ædes quædam ad fervorum usum; ita & nobis sufficiat adorare nostri F 3

nostri summæ Monarchæ clementiam, quivoluerit domunculas quasdam concedere,

mus

ame

teri

lon ifti

eff

aff

qu pr

ru

n

nobisque insuper invigilare.

Sed priusquam ulterius procedamus, non frustaneum erit observare quòd actus voluntatis, quo Deus intendit mundum de nihilo educere, fit effluxus illius decreti, quod rem effectam antecesserat. Adeò ut illinc sit præcedens decretum, hinc verò actio voluntatis transiens, aut illius applicatio, quam modum vocare piaculum non erit, quandoquidem cessante momentanea creatione cessat ibidem illa subitanea voluntas. Nec dicas quòd Deo videamur mutationem tribuere; nam mutatio esset in Deo, si illius essentia variaretur: non verò, si unæ post alias succedant cogitationes, eo tempore quo determinatæ fuerant fuum debere fortiri effectum.

Et sicut decretum de mundo condendo sinem habuit post mundum conditum, nec tamen ullus hâc de re mutabilitatis insimulavit Deum; ita & actualis voluntatis divinæ seu decreti applicatio sive modus ille, quo mundum Deus eduxit de nihilo, quique evanuit, nullam inconstantiæ notam creatori nostro potest inurere. Hoc sobriè dicimus, quoniam mentem nostram extricamus, nec dictata scholastica de decretis divinis potuimus rectè capere. Jam

Tam videamus quomodo creationem possimus probare, atque angustias, quibus in hisce mirandis rebus premitur animus noster, amoliri. Nobis quidem relatum fuit à Veteribus parteis hujusce mundi nihil aliud esse quàm particulas quasdam à Deo excisas, quæ longè latèque diffusæ erant, atque totum istum mundum composuerunt. esset, non multum difficile foret creationem affequi, quoniam nihil tunc temporis effet quam Dei expansio atque concretio, cui prætered lumen addidisset, quô mundum perspicuum atque spectandum præberet. Necab istis nugis abludit Indiæ Philosophorum opinio, qui nobis vicissim suos fumos vendunt, siquidem existimant quòd ut aranea de suo sinu telam expectorat, cujus dein parteis atque stamen ad libitum potest convolvere atque revocare in fuum gremium; ità boni isti viri nobis Deum obtrudunt, qui varias mundi partes de suo extrudit pectore ad mundum conficiendum aut concatenandum, ac poterit tandem aliquando bonum suum repetere atque in visceribus suis denuò recondere.

Res istas eo animo commentamur, ut ostendamus homines in ista ardua difficultate effluxum quendam de Dei substantia desiderare, ut istam creationem aliquo modo pos-

F 4.

fint depingere. Verum rei majestatem aliquatenus concipiemus, si hæc duo in antecessum examinemus. Primum est quòd mundi creatio sit suprà miraculum, ac signa quæque exsuperet. Quippè miraculum illud est, quod adunat res, quæ sejunctæ erant, aut quarum portio in auras evanuerat; ità ut resumantur res, que jam erant in rerum natura, atque iterum connectantur. Cum scilicet Deus pediculos de pulvere excitavit ad cruciandos cum minimis Ægyptios, induxit tantummodò formam hujuscemodi puluisculis, quorum materia jam ad manum erat. Nam Deus adplicat activa passivis nexu intermedio, quæque occulta erant ac separata, revocat ac consociat. Ideóque sæpenumerò Diabolus ista mira Dei opera imitatur, quoniam vel novit conjungere, quæ divulsa erant, arte sua qua pollet acutissima, vel faltem hominum oculos fascinat atque præpedit suis incantamentis. Quòd si rem non det effectam, id ex eo proficiscitur quòd infinities sit infrà divinam scientiam, aut quòd illius vireis infringantur atque retundantur. Verum creatio miracula excellit isto nomine, quòd de nihilo evocet creaturas, quæ substantia planè carebant, quod multum creationem evehit ultrà miraculum, quod supernaturale tantummodò nobis dicitur.

Se-

Se

exhau

mali

fting

fius

nire

fum

vire

tati

ter

mı

ne

no

no

q1

Secundum hoc est quòd Deus sit sons inexhaustus omnium bonorum, ità ut minima mali mixtura ideam Numinis deleat aut exstinguat; atque adeò hoc pacto evadit sui ipsius dissussivum. Quod cùm non possit evenire intra ipsius pectus, quod ab æterno summa fruitur selicitate, quodque nihil novi recipit, indè consequitur quòd ista bonitatis essussiva essecta suerit, cùm Deus summonuit nihilum ut sibi incunctan-

ter obsequeretur.

Certè primo si Deus viribus caruisset ad mundum creandum, constaret quòd Deus nec potens nec bonus esset, quòdque adeò non esset Deus. Nam illa est omnipotentia, non quæ desidiosa perpetuò latet intrà sinum; sed ea quidem, quæ sese exteriùs exerit atque omnes obices perrumpit. Si verò illa omnipotentia cessat, nec potest nihili repagula in primo fui exercitio superare, istud otium est evidens infirmitatis index. Porro si bonum Deo semper inhæreat, nec possit extrudi in aliorum commodum, etsi quam maximè vellet, suo pretio carere illud necesse est dimidiumque sit tantum bonum, quod nequit cæteros in sui confortium advocare. Bonitas ergò ac potentia divina ultrò concurrebant ad creationem præstandam; nam ut optime Metaphysici, frustra est illa potentia, (quod

quod & pariter adplicandum est bonitati)
que nunquam reducitur in actum.

Nec hæc difficultas posteà debet nos nimiùm vexare, quò distatanta mundi moles de nihilo sui fuerit extracta, quò dque mirum in modum suerit expansa. Nam tota ista machina, qualis qualis est, nihilaliud quò m punctum respectu Dei immenso habeto. Quid, eximium illud Numen punctum fabricari non poterit, quamvis nervosomnes suos intendat? Absit à nobis ista vitiligandi prurigo. Tityrus ille Virgilianus vicum suum omnium urbium maximam esse putabat, quoniam rustice ac subobscure vixerat; maxima ibidem nos existimamus ista Dei opera, quamquam nullus dubito, quin hæc sint minima præ Dei oculis.

Ista pariter nihili obedientia nobis planè inaudita mentem nostram opprimit atque intricat splendore suo. Verum istud obsequium non denegabitur creatori, qui, que impossibilia nobis apparent, ictu oculi persicit; maximè si, quod intrà nosmetipsos singulis momentis exequimur, attentè perpendamus. Nam mens nostra, cum in sede sua sit immota, duo perpetuò efficit miracula, tum quod innumeros spiritus animales sine impulsu (cum spiritale non tangat corporeum) indesinenter moveat, tum quod va-

riis

riis

mir

do

per

riis fuis cogitationibus ac ad fuum libitum, ministros suos spiritus intrà arterias immittendo, pedes, manus, cæteraque membra im-

periosè contorqueat.

Sed infuper has omneis ambages vel folvemus vel minuemus, si duas has regulas ob oculos nostros ponamus. Prima hac est, quod nostra mens limitata nihil ferme possit cogitare de Deo. Sicuti qui Oceani extrema. intuetur, non censetur totum perlustrasse Oceanum, quamvis successive non plane esset impossibile illum pervidere. Ità qui Numinis fimbrias languide percipit, illius immensitatisabyssum atque scientiam illiusque virtutes imis tantum labris delibavit. quod antiquitus dictum est de Iside, quæ obvelata colebatur, nemo mortalis meum detexit peplum, meliore quidem jure Deo adfignemus, qui impervestigabilis est cæcutientibus nostris oculis. Re ipsa, ut rite ipsum adsequi possemus, necessum esset ut intellectus noster totam ipsam penetraret essentiam, eique commensuraretur; ideòque ut nos finiti adæquaremur infinito, &, quodinde infertur, illum comprehenderemus atque etiam infiniti essemus, quod impossibile eft ..

Secundaregula hec est, quòd cùm gradatim procedat nostra notitia, alio tempore diftincstinctiùs dignoscemus que nobis jam sunt comperta. Sic tempore Aristotelis istud axioma usu veniebat, quòd ex nihilo nihil fiat, illudque ut constantissimum adprobabatur: quod tamen dein labentibus annis rejectum fuit, cum nostra ratio clarioribus imbuta fuit 'luminibus, cùmque hujusce impossibilitatem percepit nullam. Immò cùm animæ nostræ è materie sua defæcatæ erunt, Deum, divinaque enucleabunt, cæloque digniores sese efficient. Unde concludere est difficultatem, quæ ex nihili fæcunditate jam oritur, alio tempore discussum iri, cum vel altior experientia, vel purior nostra anima nos perspicaciores ac dociliores effecerit.

Verum quamquam hoc pacto disserimus, nihilominus nobis non est animus quidquam derogandi operis excellentiæ atque constructioni; nam hæc duo credimus distinguenda, nempè modum operandi, qui sanè infinitus fuit, & mundum ipsum, qui finitis concluditur terminis. Modus, quo in mundo creando Deus est usus est planè infinitus, quod fic probatum imus. Nam dicam ego, quòd si infinita interiaceat distantia inter Deum & menten humanum, quamquam aliquid positivi ac substantiæ nostris inest mentibus; multò magis existimandum est intervallum, quod intercedit inter Deum

infi-

infin

infi

vino

nec

lum

ret

fcu

eft.

tes,

erit

fini

effe

nai

du

fe i di

in

ex

fia fic

> ti ci

> ti

infinitum atque nihilum, esse omnimodo infinitum, quod ideò nunquam potest devinci nisi ab infinito.

Mundum tamen adjiciam esse limitatum; nec vellem etiam afferere cum recentioribus illum esse indefinitum, quoniam illi voci adhæret difficultatis subterfugium vel aliquid obfcuri, quod semper in disciplinis vitandum eft. Siquidem vel mundus fuos possidet limites, vel non; fi nullos habet limites, infinitus erit. Si verò limitibus gaudeat fuis, tunc finitus erit. Nec regeras medium inter illa ese, mundumque rite dici indefinitum ; nam, fi hoc admittas, alterutrum horum duorum consequetur, vel mundum actu esse infinitum, vel esse penes meam imaginandi facultatem mundum magis ac magis in infinitum extendere. Nam nihil est tam expansum ac latum, cui non possim phantafiæ meæ arte ulteriorum superaddere extenfionem.

Nisi velis dicere imaginariam esse extensionem præter eam, quæ à materià indistincta est, quam sanè reperire est in istà suppositione ab Cartesio consictà in suis principiis; cùm nobis ait quòd si illa extensio, quæ intercluditur inter quatuor cubiculi parietes, in nihilum reduceretur, tunc parietes forent contigui, quòd nullum esset intermedium

corpus. Quod sanè mentem subire, non potest, cùm facilè concipiamus quòd parietes in eodem, quæ priùs, statu permaneant quòdque etiam annihilato aère progressus non fieret de vicinià unius parietis in aliam, nisi priùs aliquo medio spatio transacto; quod arguit aliquam distantiam, atque adeò extensionem. Quod tamen non dicimus ut tanti viri Philosophiam vellicemus, tujus manes digni sunt, quibus doctus orbis sasces submittat; sed ut sobriè ac libere disputemus, cùm huc usquè in nullius mortalis verba juraverimus, aut ut angustias mentis humanæ prositeamur, nostrarum saltem conscii.

qu

ho

æt

pu

æſ

di

pe

pr

du

pe

re

te

qı

& fc

01

C

I

Sed quamquam mundi natalitia agnoscimus, non ii sumus tamen, qui velimus pedibus manibusque ire in sententiam eorum, \*apud quos vice demonstrationis sunt hac argumenta ad mundi æternitatem removendam. Primum quidem, quoniam ex historiis percipimus scientias, artes, cæteraque inventa suam habere originem atque esse novitia: quod mundum esse recentem probat. Sed pratereà urgent quòd si mundus esset æternus, hoc consequeretur absurdum, quòd

<sup>\*</sup> Reverendus vir ac magnus Philosophus Derodo in suo libro de lumine rationis illis potissimum instfiit; ut & plurimi alii.

mun-

quòd cum verbi gratia maris refluxus fex horis posteà fluxum subsequatur, inter zternitatem atque non-zternitatem seu tempus intervenerint tantum pauculæ horæ, a quocunque tandem, fluxu, aut refluxu æstum incipiat. Quod sanè incommodum esset intolerabile; nisi & adjiciamus hanc difficultatem nullius esse momenti, si perpendamus hoc argumentum nobis tantum prægnans fore supponendo quidem mundum, in eo, quem videmus statu semper perstitisse. Verum illius vis evanescit, fi regeras mundum, priusquam hanc præsentem formam adfumeret, nihil aliud fuiffe quam informe quid atque confusum, que & fuit fententia veterum Chaos mundo adscribentium antè ipsius conformationem; atque aded, si hujus adspectabilis mundi originem , confiteamur , nondum tamen confecerimus illud præcedens Chaos principium fuum habuisse.

Quod ided, fic, alio quidem modo, demonstrare intendimus. Nam afferimus quòd mundus est vel à fese, vel ab alio. Si ab alio procedit, tum ifte alius est Deus, ad quem fiftendum est vel in infinitum procedendum est. Si mundus est à se tum sui ipsius erit caussa, quod est contrà axioma. Prætered hoc eveniret abfurdum, quod

96 mundus simul esset & non esset: non esset quidem, cum supponatur producendus; esset quoque, quandoquidem sui ipsius esfet artisex; quod quàm sit ridiculum nemo non fentit.

tor

piu

nia

fe&

hia

tan

m

ult

Hi

re

tar

&

no

Sed insuper hocaddo, quòd ut mundus fuo auxilio fretus se producat, debet sese commovere, ut qui sit corporeus. Atqui nihil potest se ipsum movere, quoniam quodcunque movetur, ab alio movetur fecundum vulgatum axioma. Immò fac mundum ab æterno fuisse, atque superiores difficultates nauci esse faciundas, ne tunc quidem possibile fuisset ut minima mundi molecula aut particula sese excitasset ac ad motum sese impulisset, quoniam, hæc ut res fiat, hoc qualecunque corpus se ipsum tangere debuisset ad motum sibimet imprimendum, quod impossibile est. Præterquam nemo est, qui non fateatur materiæ inertiam, quæ stupida æternum fuisset, nisi supremus quidam de illius torpore avocâsfet. Dices ne illum ab æterno fuisse improductum? Nam hoc responso affirmas vel mundum nihil esse, cum quicquid est, ab sesevel ab alio est, vel Deum ipsum est, quod deridiculum eft.

Hæc igitur cum ità sint, elicitur indè alium scilicet Deum hujusce mundi esse auctorem

NA TOUR ALL OF torem atque Principium, quod insuper principium mundum anteceffiffe probabile eft, quoniam minima videatur esse distantia inter effectorem effectumque; qui sanè interjacens hiatus mundi juventutem prodit. Non tamen eò audaciz procedimus, ut dicamus mundum non potuisse fieri ab æterno; quod ultimum edico, non quod eamus in parteis Hispanorum \* Philosophorum, qui hâc de re totis viribus contendunt; sed ea mente untum, ut de Deo modeste edisseramus, & ut ne illum dicamus infirmum in iis, quæ nobis existimantur impossibilia, cum prætereà contradictio hâc in re nulla mihi com-J. Ullureft, qui non fibi facilitant

Vide Arriagam & Ovicdonem.

join offormavit, curam goiere, ac ii(dem viribus fartum techunque tueri a aque confet-

ca e. Siquide (1937) (1937) et quicquid de ma bonitans (1937) (1937) et, quem la c usique reperire est William e mundialitateour durillie monumentine of opincues

Scherma, chen Gilicèt nobia cult ca, en calific, bonaporimarius esc. own . sidoa de buile lider a uno l

Hainte an ei indicium rebist

end Deut cocentia cocca admobáve it G A-

## CAPUT DECIMUM

Mundi confervatio probatur ex Dei erga illum amore: ex Der constanted ! Ex illins voluntate! ex terum humanarum interitu. Exquibus conftet confervatio. Dua regule inde enascentes. Deus est constant in suis operibus. Responsio quibusdam dis-ficultatibus. Orioo cometarum. Onod nihil portendant. Quomodo Deus curet omnia; eriam minima. Difficultaribus reft pondetur. Alicinoqui infamilia riden tereà contradictio hac in re nulla milit

NUllus est, qui non sibi facile per fuadeat : aliqua adhibita attentione, ut par est, Deum mundi, quem jam efformavit, curam gerere, ac iisdem viribus sartum tectumque tueri, atque conservare. Siquidem infe diligere folet quicquid aliquo bonitatis charactere viget, quem fanè ubique reperire est in hajusce mundistructura, qui illius manuum mirum est opificium. Hujusce amoris indicium nobis præbet S. Scriptura, cùm scilicèt nobis refert Deum vidisse ea, quæ creasset, bona optimaque esse. Quod quidem nihil aliud est nobis, quàm quòd Deus fua recentia opera adprobaverit atque adeò adamaverit. Sicuti, sæpè notante

Ser-

nat Ve

de

di

di

in

de Co

a N arb V Ra A Latel Servicin Wirgilium, numinis adipectus delignatillius applaulum stque prælens auxilium. Verum , la Dous mundum plane deserat aut definatellum amore, quo fertur in fua fuos. que povebementissimo spoliare recesse habesden Hue accedit quod constantia omnium divinariim virtutum comes indivulfa impedie quominus hunc orbem sua, qua ædiscavit; manu diruat aut miffum faciat : nam. inconftantia, est vel humanæ imbecillitatis vel devitatis ad cuncta quæque versatilis index ; quod disorum alterutrum de Deo fomniare à facrilegio parum abest. Nec, si Tullais dixerit se Pompeium amare propter micitize constantiam, volumus Deum privare hâc animi majestate ac tenore; quo cenfetur, pro constantia sua, affectus elle erga suas creaturas.

3. Nec nabis deficit prægnans ratio, que ab ipsius rei penetralibus petitur. Nam., cum Deus sit solus auctor atque caussa, cur mundus existat, adeque, absque illius auxilio atque manu, iners perpetuo jacuisset in nibilo; cumque voluntas effecerir ut mundus produceretur, quis non chariffime videt quod, Deo revocante suam voluntatem aut defiderium erga mundum, aut quotunque modo collante, mundus sponte fua suet in fuum pristinum nihilum. 4. Fac

111930

or ho

q

ni

le

-(1

tu

rū

VE

la

na

fa

PI

tā

d

ill

at

tı

h

n

u

h

4. Fac, ut durabilius ædificium fibi ipfi fine cura relinquatur, fut proprie carier, atque temporum injurize permissum ; per cipies tandem uno aut altero feculo illam molem non folum ornamentum pedetentim amittere, fed & convulsam ruere of trabe lapidibufque confuse rentotis arque disjectis, atque de die in diem ruinam atque maceriem minitantibus. Quod & observare est in illis Ægipti stupendis operibus, quorum validissimum non tantum labascit, verum & intus subrutum est, ut nobilissimi mep no deural nobis narrant. Quid verò dixeris de liffis onerofis mundi opificiis, que librata in acre manent, fi Dei manus fubducatuf ; nifi quòd randem delabantur atque in le invicem permixta in divortia cant, atque æterni excidii ludibria fiant?

Sed ulteriùs inquirere libet in quibus sita sit ista mundi conservatio. Quam quidem docendi caussa, dividemus in naturalem ac moralem. De morali quæ genus humanum spectat poste loquemur. Nunc verò nobis incumbit, rerum natura in sese spectata, demonstrare illius conservationem positam esse, 1. in amovendis exterioribus caussis, quæ mundi parteis possent impetere ac paulatim imminuere, quantum quidem durabit illud sædus, quod Deus cum natura secretò

creto init. Sicuri tutamur civitatem, cum hostes ab illius manibus arcentur, eorumque impetus proisubsiunt hebetes; alioqui, nisi exterior retundatur insultus, immania quaque corpora temporum tractu convellentur.

-a Sed infuper secundo necessum est ad creaturas custodiendas atque fovendas, ut pro earum natura, in sele concatenatæ & connexx fint; fi immora & folida fint corpora; vel motum fuum retineant , quo cæteræ creature fuas facultates fustinent ac refocillant. Tertio tandem præter adverforum alienationem, ac interiorem seu substantiz seu facultaris sustentationem, in pluribus rebus promotio ac progressus hujuscemodi facultatum motuumque debet excitari ; ut ad debitum modum crelcere possint. Duas adhibent operas hortulani ad fua arbufta augenda premovent vireumstantes radices, quæ illa fuffocare possent; sed prætered irrigant atque colant; ideòque vulgò dicuntur suas tueri herbas. Hoc quidem falum eft, cum hortulani folum provident ut herbæ rite pullulent ac facilius maturescant; quo factum est ut natura, fine hominis industria, nomine novercæ venerit apud Phoedrum. Sed, ut dicatur verissime quod res est, Deus solus, commotis terre ac aque particulis vi G 3 inte-

DR RALUF LONE 102 interioris fen exterioris ighis i incrementum folet concedene Quod & advertit norfol lim Apollolus Anfed & Homerus ip nifi exterior retundatur infilms . infal . of Ex iis que jam sumus commentati ha dux de conservatione regulæ possunt extur gere, quie fefe nobis afseuram attente confiderantibus perfusdebunt. Frima bac offi quod mundus totus quantus eft, moturin flectitur atque conferyatur s exceptis tan tummodò paucis quibusdam corporibut. que intrà terre viscesa concluduntur que que tamen cum alis conjuncta moveri di cuntuisme Hituti res a que navi adharents maxigurationale frunt participes. Ut fand mo tus fit abiena mundi ag vita creaturarum, fi ne quo in exitiofum yeternum delaberen tur. Adeoque hue adplicari debent, que poota dikitis meni agitas molem , &co. Et ficuti artifices adinvenenint Horologiah qua ità sune comparata suit simul accorum rotulminexchantur atque loontorquentura motus in octo dies in in sponte duret ; ità & mundung of gir maxima omnium machina eft in Bruxit Deus fuo motu, qui ad cereum apportim feriem convolvetur. bo Neo debemus beicanxie disputare sutrum officient veriffime quod resett, Deus to-1. Cor. 1.6. (a) de si noma kapına : Geas d'int - इंड्रेड्ड बंहन.

ifte

An

ac.

De

vit

in

vic

tù

cù

gr

m

if

fe

ni

A

n

b

r

e

(

TWATTHERE ifte motusab Deo administretur, an verd ab Angelis Nam, cum ifti fuum, impulfum ac robur , quantum quantum habent, à Deo derivent, hoc nihil aliud effet, quam vitilitigatio. Nisi quod, si liceat nobis hac in re judicium nostrum interponere, Deus videatur horum ministerio ubi in rebus tantùm quæ homines eofque pios spectant; nam, cum Dei habeantur Fili atque ad regiam dignitatem destinentur, adfunt illis prætoriani milites. Secunda regula observanda est, quòd ista conservatio sit constans : nam, cum perseverantia ea sit virtus, que comitetur omnia Dei attributa, illius misericordiam, jufitiam, Sapientiam, fanctitatem & reliqua, nulla estratio, cur debeamus ex Dei operibus, que sunt eminentissima que que exteriùs se exerunt, constantiam amovere. Es est constantia, que nos securos atque tranquillos efficit, cum vacillatio nos totos terrore atque inquietudine conficeret

N

0

-

d

1-

1

17

1

.

Ė

Ista tamen constantia eò non est extendenda, ut credamus mundum fore æternum: nam, cùm Deus sit in suisactibus liberrimus, illius fortè sapientia mundo. Dei gloria satis superque illustratà, limites suemque sixit. Quòd si regeras mundi inconstantiam hinc evinci, quòd plura inordinata subitò vel compareant, vel evanescant. Nam sicut

Infula Delos alizque de terra emerferunt i ità & quam plurimz fuerunt obrutz, de Lucrino lacu, qui in confinio finus Baiani fitus erat. Narratur, quòd anno 1538, terrz motu extitit mons, qui Cinereus vocatur. Vide & alia in Apologetico Tertulliani. Nascuntur item Homines, atque quotidiè denascuntur.

qui

fub

ite

Qu

po

no

no

inc N

fec

fin

QL

pr

CC

ex

ci

u

d

m

V

b

ji

Nam sanè isti interitus sunt singulis proprii atque peculiares, qui non impediunt quominus tota conservetur species, quam naturæ auctor tueri folum intendit. Immò ista hominum muratio ac vicissitudo, que permanet jam inde à principio rerum, arguit ac demonstrat hanc in agendo perpetuitatem ac tenorem ; conftat \* avernaque lege positum eft, ut conftet genitum nihil. De cæters quæ fubito fant deciduntque annorum lapfu, non est quod nos nimium perturbemus; nam esfentialianobis veniunt distinguenda ab accidentalibus. Hæc fæpenumerd effluunt ac diffipantur; verum moles effentiales suo continuo vigore fruuntur, nec fuam primordialem juventutem amiserunt.

Sed secundo alia est difficultas, quæ magis urgere videtur, nempè quòd cometæ, qui sunt vastissima atque validissima corpora in cœlis, intrà brevissimum tempus pereunt atque

\* Boëtius in de Consolatione..

e

-

t

que dissolvuntur; sicuti & evenit stella,qua fub finem superioris seculi visa eft; quod item de aliis curiose observant Mathematici. Quodargumento est maxima in mundo corpora esse fluxa, instabilia, ac interitui obnoxia. Verum, quamquam illa aftra hebeti nostrorum oculorum aciei subtrahentur, non indè tamen sequitur illa subitò abolescere. Nam fieripotest ut cometæ à nobis remotius fecedant; quod in caussa fuit cur maximi viri crediderint cometam, qui nobishis novisfimis annis conspectus est, fuisse eundem, qui fixtà statam annorum revolutionem, priùs detectus fuerat. Sed & alii existimant cometas ad tempus tantum compactos effe exeffluviis cæterorum aftrorum , iquæ fcilicet toncurrentia cometas componerent; ità ut disjectio ac dissipatio, quæ subinde accidit illis recentibus corporibus, non magis mira videatur esfe, quam cum igniculi quidam, qui nomine stellarum cadentium veniunt, citò dispalescunt, ubi primum illa viscosa materies, ex quâ constabant, combusta fuit.

Sed & has duas possumus observationes adjicere, si nobis liceat aliorum messi nostram falcem admovere. Prima quidem est, quòd cum astra non sint prorsus ignea atque crassam impuramque materiam contineant in sese committain, evenire potest ut ista spisse nubecula de gremio islorum corporum eructentur, condensenturcircà astrorum discum, actandem islorum adspectum nobis eripiant. Sed & pratereà secundo non est quod derogemus sidem huic posteriori observationi, nempè ista corpora, que circumgyranturincre dibili impetu atque suomet serventissimo ardore siunt volubilia, in sua superficie eradi atque comminui, ità ut, in immensa presentim distantia, non amplius vibrent nos strum obtutum.

vei

BIU

ftr

CU

re

qu

ni

pr

ra

ip

n

Werum quicquid fittede iftis coefestibus corporibus, non poffum in animum induce re, ut haceres obitendicatur ad nostram fagaciorem informationem; ista à providentià desuper parata esle , ut calamitates exitiales præfagiant, atque aded homines de fe fuisque factis admoneant. Nam, qui hoc pacto disserunt, imprudenter relabuntur in infantilem Aftrologorum vanitatem, qui cunch hominum fata coelorum aftrorum que rotis infixa credunt, quique supernos ignes reddunt loquaces, quasi ab Deo legati seu præcones effent ad fuam cuique sententiam peremptoriam perlegendam. Scilicet ista portenta sunt naturales causse, que à simplier vulgo trahunturin piam quandam credulitatem; nec ista coelorum ostenta debent nos magis movere,

veles quam fr inter nos quadam detegorés mus monstra, que de Asia in Europaisinofaram comportarentur. Nam in terris, ficut in coelis connulla funt, que à communi regulâ aberrant. Qui rei infuper indicio eft, quad cum Sacra :Scriptura : mirami quandam mutationem intendit nobis pramonftrare funiram in regnisant rebus publicis, foleat nos præmonere folem lunamque in sanguinem conversum iri. Verum nihil ipfa nobis enarrat de ipsis præsagientibus cometis, immò ne ipfos quidem ullibi nominat ut, fanè istud non multum distet ab illis er. oribus. quibus Christianismus olim scatuit, utpotè recens è Paganismo emergenso, quibusque non eget Deus omnia de min .. sailqishib aluslam artlon Sed heid nofteradfurgit fermo , ac paulatim nos deducit iado examen hujusce nobilis quæstionis utrum Deus conservet minima quarque, an verò tantum speciem. Ultimum vulgo amplexi funt veteres Patres: quam phirimi verò Theologi primum fufces perunt desendendum. Mens nobis non est scrupulose consectandi, quæ aliis sunt enarratar Sed nobis fatiserit confulere quid in noftro finu dictet ratio, atque extricare, que nobis videntur implicita, de cateris parum follicitiproea libertate, qua fcilicet veritas nos induit aut audaces efficit. Arimum quidem Dit:

dem nobis constat omnes creaturas à Deosoveriatque curari, ne minimis quidem exceptis, idque argumento, quod dicitur ad hominem. Nam, si nemo dissiteatur Deum rerum speciei curam gerere, quid causse est cur individuorum curam illi eximamus ac suremur; cum sanè species nihil aliud sit, quam omnium simul individuorum complexus? Adeò ut, qui aliud quid nobis obtrudunt, tragelaphos singant ac nihil planè dicant. Bella certè esset hominum species, si Joannem, Petrum, cæteraque individua demeres.

dit

ran

De

bu

atq

ner

do

fua

-11

de

div

das

tæ

iu

effe

na.

hil

adi

fit

qu

ve

inf

fu:

igi

tar

ric

cù

ni

Verum & alia achillea nobis occurrit ratio, quæ rem totam claram efficit, quod nempe Deus omnia de nihilo eduxerit atque crearit, æque maxima, ac minima, nulla creatura ab ipfius imperio ac potentia seposita on Cui universali creationi si suffragemur, util quidem debemus, non est rationi consentaneum ut conservationi, quæ creationis est vicaria eique est fubstrata, ea, quæ tibi videntur cæcutienti minima, subducantur; quasi illà essent indigna. Verum & addo, ad totius rei explicationem, quod si distinctionem adhibeas, rem planam efficies. Sub initium scilicet permanentium corporum molem creavit Deus ; cæterorum verò; quæ quotidiè crescunt vel evanescunt, semina terris indidit; dit; quæ dein, per intermedias causas, cufantur atque promoventur. Adeò ut quæ Deus immediate creavit, mediate sequentibus faculis ad finem ufque mundi procuret arque foveat ob contexturam ac implication nem caussarum, que pedetentim adscendendo ad primam tandem desinunt eique totam ham acceptam referent energiam.

- Quæ in contrarium adferuntur, nobis videntur parum caute expressa, ac vergunt in divinæ gloriæ imminutionem. Nam fi credas istarum minutarum rerum scientiam fore rediofam, ab impietate parum abes. Quid? num existimas Dei cognitionem conclusam ese in isto mundo, quasi in nuce aut avellana quadam; quan tibi animo informares nihilaliud prætered Dei notitiæ adferibi poffe; aded ut omnia nosse, quod Dec tribuitur; st ad digitum nosse atque numerare quacunque sunt in hocce mundo comprehensa, non verd ulterius. Certe, si remita sinxeris, infirma de Deo cogitâris, cum infinita alia in suæ scientiæ abysso complectatur.

Sed & secundo prætered, possumus præ ignaviâ fic ratiocinari, quòd indignum fit tanto nomine herbulas quascunque in pratis ridentes fua manu colere, atque fæcundare, cum sane de minimis non erat prator. Et, quoniam video istam objectionem plurimorum

DE RELUGIONE animos pullare, opera entraftam enucleare nam quid intactum, quodiad Dei honorem tendit, negligentiùs missum facere pericules fum eft. In ifta igitur therbula, cujus he mentio providentia divina magis ac magis nobis elucer rem attente perpendentibus nam, fi pon demiremur illius majestatemo utpote que nobis invetento ufu fit præ oculis nostris nimiùm familiaris arque adeò aliquantifper contemnenda pinihilo fecius, fi il lius finem, cujus cauffaiftud gramen de terræ finu affurrexit ; sexaminemus ; profinus detegemus illud fapienter comparatum fulfe ut aves certarque animalia provide enutriret Deus; quæ fane in hoftrum usum postimos dum definint atque de fue nobis penu prate bent. Itaque , quod medium despicabiles nobis scilicet magnis ingenils videbatur, dela rum ac nobile evadit; fi in bujufque reiscon pum attendas per ista ed magis nobis fit illufrior, quod advertamus prætered que fuerit telluris prompta, diuturna, constansque obedientia, que jam inde d'longa annorum ferie, quibus aures præbuis Domini imperio, fuum ne uno quidem die obsoquium detrectan vit; ac continuo in sua officina elaboratquet multiplices fructus proferat eisque abundet. Jam vero duabus his de caussis incipio ad istam herbulam stapere; tum ad illius

illi

rate

viu

im

ob

ob

má

val

fus

ma

ch

rib

res

for

fit

en

ni

fo

C

illius destinatum finem; tum ad illius accu-

Sed prætered nertio varia Dei opera inferviunt ac extendunturad captum omnium hominuma in Nam funt quidem , qui natura fua obeli aut obstipi percutiuntur à micantibus objectis, que sele in corum oculos impetu quodenvingerunt. Verum alii delicate efformatialinis affurgunt ac minutifima oblervant ... Ut magna moles fit plebeculæ ufui; fugientia verò corpora argutis ingeniis, que materia magis funt femota. Sieuti Plutarchus nobis enarrande duobus eximis pictoibus 3 quorum ninus in magnis excellebat picturis, alius verd in exiguis. Vulgus quidem fuffragabatut primo, qui crassam imaginemudelimeaverat; verum czteri nafutio-Deun propinum tradebaudebant munique mus C.

formavit tanta industria, ut posset submusce ala illam condere.

Alted & adduct potest quod aliquid injuria videtur adserre providentia divina

ad

gi

no

Te

pla

pr

Da

P

ות

n

to

cum scilicet ea sese immiscet rebus venenofis producendis, quales funt viperz lacricatera hujufcemodi; quod fanè repugnat tum illius sapientiæ, tum bonitati : Verum quamvis parentes fint ergà fuos liberos mites, hac tamen benignitas non impedit quominus immorigeristimorem incutiant, aut poenas infligant. 1 Ità &, Deus, qui clementillimus fuæ familiæ fuit fub initium, justitia coactus fuit uti adversus illius rebellionem admovitque virgas, quales sunt ista perniciofæ creaturæ, ad illam vel castigandam, vel perterrendam. Duo subt status, in queis elucet varia Dei dispensatio, innocentia hominis vel illius pravitatis. Cum nempe homo fuo officio stricte functus el ja quo fuo creatori devinciebatur, tum quidem Deum propitium ac præfentem habuit o fed cum peccatis fuis ab illo fefe avertit, minz, castigationes, poenz perduellem istum hominem undique incesserunt , creaturis ubique à Dei partibus stantibus. Sed ista Dei clementia redintegrata fuit, parterna Dei providentia in nostri gratiam intercedente, cum Evangelium nobis de cœlo immisit, quod pristinam renovat innocentiam ac primævas quasi indulget delicias. Ideoque, Deo rebusque cæteris pacatis, piis quibusque spondetur, quòd deinceps integritati ad-

NATURALI addicti vim venenorum serpentumque effugient, Marc 16. Et quandoquidem mille novissimorum annorum regnum, quibus Jesus Christus, cordibus renovatis, rerum placide potietur in sua Ecclesiæ Panegyri prima quasi Paradisi terrestris tempora reducet; ideó S. Scriptura nos docet quòd illis temporibus infantes ad basiliscorum foraminà innoxiè ludent. Quod nihil aliud designat, nisi quòd omnes creaturæ deinceps semper-lenes futuræ funt, ac favori divino manus dabunt. Sed ne sapientiæ quidem divinz, cujus mentio interiecta fuit, detrimento est, quòd ferales verbi gratia sint in mundo viperæ. Nam, si Lactantius quidem ignorabat cui usui possent accommodari, posteriora certè sæcula doctiora fuerunt, cùm deprehenderunt innocuè nobis dapes administrare, earum vesciculam, quæ de dorsi spinà derivata venenum præsentissimum continere existimabatur, sine exitio suisse deglutitam, ac tandem trochifcos confici, quibus nostræ intemperiei mirifice medentur Hippocratis Filii. Nec ullus dubito, quin subsequentes ætates salutifera inventa magis ac magis detegant.

H

)-

e-

i-

c

-

0

IS

.

## CAPUT UNDECIMUM.

Ouod Deus non recreet sud conservatione homines. Ab illo tamen dependent; en
quomodo. Tres morales caussa conservationis generis humani. Onidin nobis essiciat lex naturalis. Ad amorem instettit
contrà Hobbium. Nos cum Deo conjungit.
Leges politica conservant genus hamanum.
Ouales sunt tum apud insideles, tum apud
Christianos. Religio atia conservationis
origo. Debet essemitis. Crudelitas proficiscitur ab alio principio. Car Deus tandem pestem imittat, si homines conserver.

SEd alia superest dissicultas, que nostrum vellicat animum, quamquam video il-lam vulgò introductam suisse sine ambagibus, errore sensim repente. Nempè tra-latitia ac vulgaris inter maximos viros opinio est, quòd conservatio est continua creatio aut reproductio, ut loqui amant, que singulis momentis renovatur, que que nos essicit ad ictum oculi recentes Prometheos. Quod sanè demiror mentem hominum subiisse. Non quòd in dubium vocem potentiam divinam, cui sanè, sine ullà lassitudine, facile est omnes quasque creaturas

in-

M

opi

ga Di

(44)

rei

gu

ta

te

be

fer

His de

tal

NO

m

41

ابرا

fit.

CH

Je.

H

hi

jn

CC

-ii.

NA TOURAL 1. infinition de integro efformare. Sed quad Dans mitil efficiar fine necessitate, quodque opus natura fit opus intalligentis, id eft fagarac prudens. Verino isti homines omnia conturbant in illa nobis inaudità recreatione , afque rem efferunt feu income, feu Superflue. In Insante quidem si ut qui afferant rem jam confectam fieri; fuperflue, quod que funt experta Dei manum, indigeant tantum illius ope, ut jam en in flatu fustenteneut of dicant quod creatura necesse has beat sur Dous valida fua manu infum trensferat de uno momento in alind ad durationis illius terminum ufque duandoquidem ab llius creatore continuò ac abfolute dependet sun coeffime ac inarticulate loquiti funt talem providentiæ achum reproductionem vocantes. Quamquam corem mentem quam maxime approbamus: quod fic affirmatum imus his duabus de cauffis. Prima bec est quod cum fit tantim à constante Dei voluntate, anod creature existant, certe fi Deus fuum intermittat propolitum, mundus proculdubio, suo arbitro amisso i in pinitum revolvetur. Que caussa est, cur credamus unicuique creature fuum ineffe contrarium, nimirum propentionem in nihilum; quod in cunctis detegimus. Nec adduces illud commune axioma, naturam effe fui conferivarine nos intimethal evet. Certum quidem

DERELIGIONE Siquidem illud nobis debet intelligi de Dei confilio, cui subservit natura, quo deficiente res omnes pereunt. 2711 15 17 24 19

te di

ve

XI de

qu

ne

qu alii

cie

un

COI CO

no

cer

pac

pro

ac

fur

plan

ne,

em

que

uni

par

bell

dem

Secunda eft, quod omnes creature funt ità comparatæ, ut cunctæ fint Numini concatenatæ; ut quod poëticè dictum est de Deo illum universum mundum catena quadam fuspensum habère, reipsa sit verissimum; alioqui secundæ caussæ seipsas sustinerent, atque primas assumerent. Unde concludendum est nos indefinenter ab Deo dependere, semper ambiguos inter existentiam & nihilum. Quod debet nobis insculpere fui humilitatem sub Dei manu, cui sumus quasi inhumati, sui benedictionem; quod vermiculos dignetur in tutelam fuam tamdiu fuscipere, ac recreate. soithebi roig molet

Adjecimus quoque Deum m oralibus un remediis quibus genus humanum protegit ac tuetur. Nimirum has adhibet caussas, legem naturalem, politicam item in variis regnis stabilitam, ac Religionem ad suum finem adsequendum. Quæ tria examinabimus, quantum quidem conducunt ad homines tutandos ac conservandos. Primum lex naturalis, cujus naturam alibi pressius inquiremus, hæc duo præstat munia, si illius voci ritè auscultemus, tum ut nos cum cæteris hominibus adunet, arque amice conjungat, tum ut Numine nos intime confociet. Certum qui-

dem est primò illam in cæterorum Societatem nos inflectere , vel ut expandamus ac dilatemus corcula nostra, quæ sibi ipsis commissa solitudinem suam desperate lugerent, vel ut fibi mutuo fint auxilio, fuorum proximorum januam pulfantes. Ut mirum quidem mihi visum sit, ut hoc obiter dicam, quod Hobbio in mentem venerit, Homines in unum corpus primitus coïvisse, non quòd sese diligerent, sed proptered quòd alii ab aliis disfiderent, ac mutuum in Societate perfugium perquirerent adversus uniuscujusque privati impetum. Nam si consulamus corda nostra atque naturam, comperiemus nos naturaliter atque sponte nostrâ primum propendere in gaudium, pacem atque adeò amorem. Adeò ut fœdus pacatè ineamus pro eo, quo nos ac illicô alios prosequimur, amore; sed cum Φιλαυτίας ac jurgii fermentum efferbuit, tum quidem furor arma ministravit.

Sed prætered quod Hobbius afferit, mihi planè est incredibile, hac potissimum ratione, quòd dissidentia, suspicio atque odium emergunt ex violato amoris sædere, illiusque jacturæ substernuntur; sicuti corruptio unius est productio alterius in naturalibus, pariter & in moralibus. Ac quemadmodum belluæ, quæ sunt hominum sugiens imago

H 3

feste in unaquaque specie conjungant ad multuum quasi solatium: ità & homo suam infectatur pacem; concordiam ac bonum; quo niam à Deo suam originem trahit; qui, cum sit dilectionis ac caritatis sons; quosdam iginiculos ejusdem amoris nobis immistr. Que caussa est, cur Americani, ubi primum Gallos ad portus suos appellentes viderint, sillos benigno hospitio exceperint, ac questinque de penu suo deproniere poterant, suppeditarint, quoniam hactenus in nature schola innutriti suerant ac in illius essat juraverant, donec exquisita ac docta nostra malignitas ess in nostram perniciem invexit.

rii

di

fe lit

lig

m

ri

n P

n

Non minùs item nobis constat seundò illam naturalem legem omnibus hominum cordibus implantatam nos eum Deo arctè coadunare, quoniam alioqui serinæ sortis essemus participes, cum abillis hae præsertim ratione distemus, quòd Deo simus simileis, referente Seneca, in illiusque amplexus ac desideria ruamus. Quapropter, qui religionis sacraria perturbant ac suis motibus sociant, à matura abhorrent, illique vim inferunt; immò & omnium immanissimi sunt tyranni, ut qui suave commercium inter ipsos homines, atque inter Deum & homines sacrilega manu interrumpant.

Sod & fecundo leges politice, quæ in va-

riis orbis terrarum regnis usu veniunt, validissimè conducunt ad genus humanum confirmandum ac tutandum. Nempè omnes ferme homines funt servitute irretiti, ac lilibertatem, quam tamen naturæ impetu diligunt, amiserunt, exceptis quibusdam Christianis, qui meliorem vitam sortiti funt. Muhommedani atque Ethnici durissimum subeunt jugum, quoniam ferocientes leges pernecessariæ videbantur tum ad ferocia ingenia edomanda, tum ad præcavendos motus, qui, in istis barbaris populis excitari possent, ut nisi istos incultos mores refrænes, tot leonibus catenas nimiùm laxes. Præterquam quod quam plurimi ex illis ad nihil politum instructi videantur nati ad servitutem, quod dictum est de quibusdam Asiæ populis; Regia illa servitus evdozo de Antigonus suo filio apud Ælianum\*, est perutilis populis, qui, fine Religionis lumine, cæcutiunt ac obscurantur. Cæteri verò, qui Christo nomen dederunt, exceptisquibusdam rudioribus populis, funt è contrario vocati ad libertatem, quandoquidem ad liberaliorem disciplinam funt erecti. Ac ille æternus filius, qui corda nostra manumisit à vitiorum jugo nos vindicans, libertatem quoque corpoream nobis H4 conconcessit in suo imperio, Vicarios suos Reges ad benignitatem inflectens. Ut si verbi gratia hæc natio, quæ Horatio ac Veteribus carpitur ob morum asperitatem, pro genio suorum majorum regeretur, monstro simillimum esset illud regimen. Nunc verò Christiani Reges sunt majori nomine, quàm Homeri tempore mines hæw, patres potius quàm tyranni, ut qui de solio suo ad Christi subsellia devehendi sint, rationem sui regiminis reddituri.

20

fu

bi

in

vi

m

qu

tra de

xii

Pa

Ta

ut

mo

ma

1. 1

me

dar

naf

que

Tu

Sed nihil est tertiò quod fera corda domet ac quemque ad officium suum magis moveat, quàm Religio ejusque timor, qui nos omnes incessit ac præoccupavit, nisi homines planè sint stipites ac bruti. Res nobis clara est, inter innumera alia exempla, ex eo quod Tacitus \* nobis narrat in Tiberii vitâ. Scilicet Imperator in maximo versabatur periculo fub initium sui imperii, quòd cohortes, instigantibus ad id Percennio & Vibuleno, in Pannonia infurrexissent atque dubium Tiberium ad extremum quafi discrimen adduxis-Drufus frustrà cum paucis copiis ad istos milites coërcendos missus fuerat, tumultus & seditio non desæviunt; cum ecce subitò isti perduelles, nox cum esset serena, advertunt Lunam Eclypfin pati. Sed, quod eo. eorum animos conturbat, nebula quædam fuccurrit ac Lunam operit. Undè creduli fibi confingunt Deam ab illis abhorrere atque intra togam fese obnubere, ne eorum lascivientem rebellionem intueatur: trepidi arma ponere, ad sua tentoria currere, ac denique mansuetudinem docti seditionis auctores tradere, atque vacillanti Imperio pacem reddere.

Nec nobis regeras, quòd Religio ipsa maximæ lanienæ suerit caussa atque origo inter Paganos, ut cùm apud Gallos, Britannos, Tauricos immò & Græcos, Hebræosipsos, ut videtur, atque eorum vicinos tot aræ mortalium cruore suerint pollutæ: illudque maximè exagitat Lucretius in de naturarerum l. 1. ubi asperrimè corripit crudelem Agamemnonis patientiam, qui, ut Græci vela dare possint ac propitios habere ventos, Iphianassam jugulandam præbet Sacerdoti; ideóque, postquàm nobis Poëta dixit,

- - - quòd contrà sepius olim Religio peperit scelerosa atque impia facta.

Tunc concludit exclamabundus;

Tantum Religio potuit suadere malorum.

cessus Religionis, quam Religio, atque sallissima consequentia ex optimis principiis deducta, utrobique in militum sacto atque Iphigeniæ sacrificio superstitionem quidem adverto. Sed illa prior ex rivulis naturæ promanat, quæ nimiùm credulitati indulget, Diis tamen mirum quantum addicta; posterior verò à Diabolo proficiscitur, qui suos cultores tandem ad suos mores, eædem nem-

pè condocet.

Unde videre est nihil magis esse contrarium Religionis naturæ, quam vexatio, que ab mitiillius genio abhorret. Nam Dei scopus aut œconomia est, ut, inter homines religionem promovendo, lupus cum agno palcat, ac conquiescat, nec homo homini sit lupus aut infolescat; si verò res secus procedant, tunc temporis, adversus Dei benignissimi mentem, cuique servatur sua indoles, acagnus ab lupo devoratur. Si resitem maturis judiciis peragitur, discutiendum venit quæ sit futura fors persecutorum, cum tandem suorum facinorum exacta ratio erit Nam, si ambo vexati cum vexatoribus eandem beatorum fedem fortiantur, justus cum injusto, carnifex cum crucigero, crudelis cum pacifico commorabuntur; quod sanè nec cum justitià nec quoque cum sapien-

tià

riâ d

futh

naitt

atqi

hiei

dul

effi

mä

de

tat

for

nis

qu

in

VE

ri

(

re

d

1

t

f

DIE TREE POLI & ME 123 tia divina unquam congruet? de portentofum provide eft. Si vero perfectitor coronam adipilicatur ( humilitim turba exclura arque despiearui habita 39 ur qui tanto ra biei molimine fibi felicitatem adfequi procul dubio conerur; certe pedes ad fanguinem effundendum promptissimi, (que est ultima malitize linea, fi quid credimus Davidi,) arque manus iniquitatis plenze una cum corde simultate atque futore ébulliente hæredintem adquirent in confirmeliam tot pannoforum atque infontium, de quorum ærum-nis Deus nihil quicquam penfi habebit. Quod qui credet, ima cum fummis, ccelum cum inferis confunder. num controverhits, our

Immò, si placet, hese videtis hominis vanitatem, qui, non ut tueatur Dei gloriam, cæteros insectatur aut morte plectit; (ridiculi essemus, si eo credulitatis procederemus;) sed ut sue opinionis idolum desendat in suasque parteis alios cæcos trahat. Adeò ut, si sustibus ad altaria contorqueat homines, id ea mente siat, ut cæteri illi assentiantur atque cum illo genu slectant. Quid magis samosum est, si res æquis lancibus perpendatur, quàm audire Valentem Imperatorem, Orthodoxus licèt millies audiat, qui, instigante Julio Romano Episcopo, ad fratrem suum Constantium Imperatorem Aria-

DE RELIGIONE næ hæresi addictum litteras mittit Orthodoxiam ipsum imperiose jubentes, ac minitantes fore ut, si detrectet, bellum illi illaturus fit? quasi verò penes nos sit credere quodcunque voluerimus, cum opiniones, nobis quasi invitis, in mentes nostras irrepant, atque implicent. Quo fit ut opinio non fit crimen, nisi infaustæ aliæ adsint circumstantiæ, cum à voluntate non oboriatur; quis nomen unquam sceleris errori dedit? Alioqui in Turcarum mores imus, qui odio maximo insectantur Persas, eò quòd alii ab alis, opinione de Muhommedis scilicet successione different. Nam tandem, in Religionum controversiis, omnia in opinionem redeunt, cum nemo sibi ultrò necem advocet atque lethi feralis fit machinator, ut ille dicebat.

Huic opinioni ultrò accedit schisma, quod nihil aliud est, quàm Religiosæ Societatis abruptio præ caritatis desectu. Si verbi gratia Arianismus solus suisset, nulla insecuta esset laniena: sed cum ad arma recurritur, tum schisma succedit atque si immanis caritatis violatio. Qua de caussa schisma magis periculosum est hominibus, quàm hæresis aut opinio quæcunque. Quod & animadverti potest in Donatistis, qui nihil in crudelitate sua reliquerunt intenta-

tum.

tun

hær

tant

min

que

gen

63

fpe

run

vati

tion

tur

bus

reg

mi

cul

foli

bes

ma

qui

fun

gli

poi

jec

COL

tiæ

ex

At

IN AIP DER ALIT. 129

rum. Ratio hujus varietatis hæc est, quod hæresis aut opinio quatenus opinio, menti tantum inhæreat, cum è-contrà schisma homines directe lacessat arque immediate lædat, quod sanè secum trahere necesse est perniciem

cum ad antitum, ut quide inamuniar be mus

Sed post explication difficultatem 3 que spectat homines, quæque videtur, ob eonum fæviriem in religione, prædicte confervationi obstare, alia superest enodanda, que ad Deim attinet que que ipsimet conservationi generis humani quani maxime adversaur. Talis est pestilentia gentante ille morbus, qui tot millia hominum vastat, tirbes regnaque depopulars, at observatum elt in illa lue, verbi gratia, quæ fuperioribus fæ culis de Oriente in Occidentem penetravit folis vestigiis infistens; liquidem feralis hubes Afiam atque Europam percurreffi mi manem immifit pestem in omnia illa loca ; quibus insidebat. Quod & hoc sæculo vifum est, flebilem in modum, tum in Anglia, rum in Galliis. Ad hæc primo refpondemus , (miffas facientes reliquas obsectiones , que huc adferuntur ab alissque confutantur,) quòd hujuscemodi pestilentize magno funt ufui ad comprobandam Dei existentiam inter tot homines, qui intra suum Atheismen involuti lethargice vivunt. Nam

DIETRELIGIONE Nam & Hippocrates in illis publicis grumnis animadyertit fium Ocor no Sicuti fub secundo Templo, que quidem temporemiracula defierant is Dous damen mirito file presidentia figuum inter Judaos reliquit, cùm ad initium, ut quidem videttut pare Raurationis urbis templique HierofolymitanisbleZonobabelesuEfdra ac Nehemiaccon fection Deut parerne fue milericordie indioem religiotion illa piscina, uba dad mor cum Angeli , laqua Deo imprognabatsuf he miraculis facunda fanitatem cuique sigro refinishes Manipe qui nequeunt pro fun pietare, in Deum credere ; debent faltem pre horrore illius existentia allentisi ; aut. qui inter homines pelles funt atrocillima, culis de Oriente in Occidentumpalental - Nam Serundo genus hominum, quod por liticum corpus componit, est nostro corpo ri simillimum aubi Lipotamia & cauterium funt fape necessaria ad curandos morbos ac bumores peccantes , quanquan vulgo para tes, que funt fane ac integre; contagua tum vicinià afflictantur: cum mala funt epidemica tunc & generalis quadam valtatio fit quodam modo necessara a ficuti quim plurimi innocentes sub diluvio cumpessimis perierunt. Qui morte afficientur vel peccato le

inquinaverunt, vel peccato non adversati

er

fu

in

m

cbi

cod

cel

ti c

tare

din

nec

ma

tri

tra illin

cin acr

erant:

126

SUCVI

erant stilli culpandi funt ob fuam malitiam;

la natura fina remamentagentiamina do diffi

-

t

1

-

Ce

¢i.

t:

\* Paschalis.

Sed zereit ifta extraordinaria plaga, funt ful utilitate comitate, ut que , pro ful indole , homines flupidos, vacillantes aut quali in fuis vitiis mortuos exfuscitent atque redintegrent. In rebus fecundis aby (1), CEF pidine indormiscitur; tune voluptas animum occupat, tenebræ fabfequuntur, induratio miruditur; ecce addiunt inferorum manus ikrices "Sed in adverts goudium, spiritale mimos refocillat, lucis celeltis frictum in ords admittieur, tunc verò compungungun aque molliuntur; recei colorium patet 14man Aded ut crediderious relipiscentium whomen in aliam hominis speciem ire toto. melo distantem aboiling qui fuit indulgent peccatis. Nec de nihilo est, iquod quidam œleberrimus vir \* gauderet, fuæ infirmitati diffusus, quòd aliquo morbo subindè tentaretur, ac ingemisceret, cum bonam valetudinem renascentem widebat Sæpenumerò necessum est, ut bona nottes diripiantur, fama concutiatur, ædes noftræ diruantur, noftri de medio tollantur & corpora tandem noftra percutiantur, quod accidit Jobo, ut ad llius instar atque ipsius amicorum, saccum, cineremque induamus, ac Deus permotus acrymis ac precibus ad nos accedat. Huc

## 128 DE RELIGIONE

Huc accedit quarto quod maxima pericula natura fua remanent cordibus nostris insculpta nec obliterari possunt, nostræ mortalitatis memoriam continuò refricantia. Nos quidem semper recordabimur quanto, in discrimine versati sumus, cum in Oceano fluctuantes magna tempestate, his novishmis annis, conflictaremur. Nam, cum noctis horror accederet magnæ turmæ ejulatibus, atque falutis spes trepidis omnibus amota effet, nullus erat, qui non pietatem fuam in auxilium animitus advocaret ac ad Deum flipplices manus panderet. Certè pericuhim nobis adhue objacet præsens, nec ulla aderit dies, quâ Deirergà nos beneficium in mentem non revocemus. Quod figno est mala illa valtantia magno elle commodo tum bonis, tum malis de nihilo el silem muis sinod eleBerrimus viv \* Esuderet, fue infirmita-



5.17

Dissinflar segme influennices un

cineremáne inquemnes, oc Des

Loo e an ho and o / par alery rod CA- hal

fpe

pra

qu

per

## CAPUT DUODECIMUM.

Electionis ac reprobationis decreta contraria nostra libertati. Immutationes. Qua acciderunt in opinionibus de decretis, earum infirmitatem detegunt. Inutilitas illius gratia universalis à Camerone & Amyraldo introducta demonstratur. Reprobatio si admittatur, ut decretum singulare, hominis exitium à Deo flueret. Electio non videtur probe concepta à decretorum auctoribus. Decreta reprobationis repugnant Dei misericordia: Item Religionis idea. Respondetur ad locum petitum, ex Mat. 20. v. 5. illa opinio adversatur justitia divine. Aderit acceptio personarum, si illa valeat. Unde procedat illa sententia. Quenam decreta admittenda. Quomodo gloria Dei illa opinione obscuretur.

PRocedamus nunc ad nobiles difficultates de hominis gubernatione, quæ est altera pars providentiæ, ut sic eam exploratam habeamus rem ità præstamus. Gubernatio illa spectat vel tempora antè mundi creationem præterita, ubi, utrùm Deus definiverit hos quidem ad vitam, illos ad mortem decretis peremptoriis, disquiritur; vel præsens hujus-

190 DERELIGIONE

ce viræ tempus; ubi tria magni momenti funt examinanda. Primò utrum temporalis hujusce vitæ sit satalis terminus: Secundò quibus mediis Deus sine labe mala ac peccata gubernet; & terriò utrum nobiscum vitto-se agentibus concurrat Deus.

Primum quidem quòd Deus ab æterno nihil irrevocabiliter decreverit seu ad vitam seu ad mortem æternam, ad electionem vel ad reprobationem; videtur inde probari, quòd ista decreta plane essent contraria libertati, ad quam apti nati sumus. Nam, si sinis Deo est ineluctabiliter propositus, clarum est media invincibili modo nobis esse ineunda.

h

X

ri

fa

co

tu

fa

fi

OI

tu

Sed secundo immutationes, que huic disputationi acciderunt, satis demonstrant sundamenta non elle stabilia. Primim quidem Theologi existimarunt hominem creabilem suisse divine prædestinationis objectum: adeò ut antecedenter peccato, Deus quosdam elegerit ac tæteros reprobarit, idque in contrariam partem sirmissimis decretis. Dein, cum nemo homo non sentiat illius opinionis cruditatem atque a sopylin, ali adiecerunt Deum videntem generis humani massam æque corruptam aliquorum, electione sua, fuisse misertum; reliquos verò impænitentes advertentem ad condemnationem

MEJIAER U OTI AO ME nem jure destinate . Immo hóg ultimum durius ad huodum videbatur nonnullis; ideò. que dixerunt tandem Deum ; electo certo quodam hominum numero si alios reliquisfe inullo hac de re adhibito decreto, quoniam decretum ad mortem animos hominum offendebat. Sed ulterijis progressum est his novissimis annis ne Deo crudelitatis dica feriberetur, cum scilicet eximi viri liberius fentientes in Galliis nostris gratiam universalem invexerunt. Aliquamdiù hinc inde altercatum eft : fed tandem manus gratiæ universali ultro dederunt Theologi , nec potuerunt Synodi Nationales illam obtruerele ino inimod ambilo

Heîc tamen liceat nobis libere subjungere quædam, non ad sugillandum tantos viros, qui Dei Ecclesiæ maximopere præluxerunt, sed ad deosculandam coelestem veritatem, cujus sunt amicishmi, ex quo insantilem ætatem excussimus. Ac primum
necesse est advertere, quod, si Deus privata
confecit decreta, quis non videt graviam
universalem esse supersuam, ut quæ succenturietur ac succedat in vanum, cum res de
sato hominis confecta jam sit in coelis? vel,
si introducas gratiam illam universalem, quæ
omnes admittat, exceptis pervicacibus,
tunc verò cui bono erunt illa decreta, quæ

DERELIGIONE vi sua subito præcluderent aut eliminarent totam illam gratiam universalem , quanta quanta illa sit? Quòd porrò, secundum istorum Theologorum etiam mentem, gratia universalis sit plane supervacanea, hinc insuper patet quod, anterioribus decretis præstructis idque irrefragabiliter, gratia obgettiva inutilis prorsus est, nifi adfit gratia subjectiva seu particularis, quæ ab decreto electionis tantum fluit. Ideòque in cassum adfertur vel à Deo, qui nullis, nisi electis, illam adplicat præmonstrans homini, ut Mosi de monte Nebo, Canaanitidem, in quam introducere illum non decrevit : vel perperàm offertur homini, qui electione privatus illam non potest amplecti, quoniam tantalez illz aquz vel poma ab illo femper aufugiunt.

Hocinsuper demonstremus exemplo. Rex quidam secreto decrevit in suo consilio aliquibus ex suis subditis parcere, alios verò de regno suo exstirpare vel exterminare. Nihilominus ipse propalam promulgat omnes sub edictorum suorum beneficio sovere velle, modò legibus suis obsequantur. Cui bono proficuz erunt ista leges ad ostentationem tantum benigna, si tamen, arcanis decretis præstactè præhabitis, prodeant, ac, quotquot in conclavi designati erant,

ii

n

re

PI

te

10

extrudantur aut possundentur? ista vel sunt arvisam, vel tyrannicam hyprocrisin præse fe ferunt, cujus utinam non fuissent exempla his nuperrimis annis ad æternam ignominiam comparata. Absit ut hæc de Deo sen-

tiamus. Hoc primum.

Sed pratered difficile est approbare ea quæ dicuntur de reprobatione: nam, sive ea, peccata hominum antecedat, sive subsequatur, id est, intueatur hominem innocentem aut supponat peccatorem, Deus secundum illorum sententiam, scopum tamen habuit ex hæreditate sua excludendi certum hominum numerum, idque modo nobis insuperabili. Quo posito hæc duo incommoda sluunt, tùm quòd Deo affingis diritatem, quæ, antè hominem natum; illius sata reddat ærumnosissima, tùm quòd homo, severo decreto definito, ab illius orbita non possit deslectere.

Desertio quoque, immò sine decreto illo reprobationis, non videtur minus intolerabilis, ut quæ pari modo noceat; nam illa præsupposita, homo laborat eadem impotentia eluctandi tum ex peccato, tum ex condemnatione. Ista omnia animum nostrum sæpius pulsarunt. Nec est sanè quod dicas, (quod est horum præclarorum virorum ratiocinium,) hominem reprobatum non ha-

DE, RELIGIONE bere caussam de sua impotenția querendi his duabus de caussis; primum quod divina providentia seu oconomia hæctria administrat media, quibus homo posset ex periculo emergere ; quoniam primo Deus illi indulfit legem, Evangelium aut institutionem qualemcunque, que ubique sufficiat ad hominis conversionem. Quod illi secunda mmittat feu prosperas feu adversas res, quibus, nis mens læva fuisser, ad meliorem frugem posset exsurgere. Quod tandem tertia spiritum fuum, immo & fanctificantem, interius indat homini qui, quoniam tarendaga & fluitat in cordis superficie a à sua tandem fanctimonia deficit ac perit profus innata moda fluunt, tim quod Deo all

D

di

fo

re

Sp

re

he

de

V

m

fe

u

d

d

il

Namadista ultima or pa paguana hac subjungimus, quod si Dens nobis expresse dicat apud Isaiam c. 5. v. p. sese omnia adhibuisse remedia ad suam vitam setvandam; id est Ecclesiam, nihilque neglexisse; quominus illius sterilitatem contindenet; actandem soccundaret, adeò ut acerbissime que raturillami, utpote suo labdri ingratissimam, omphacem reddicisse racemostum loco, quos expectabatum Unde conclustere est Deum omnia centasse medias, externa interna, quibus malignam sua Ecclesia pigsitiem soldicitaret. Namalioqui non esset caussa, cur Deus

Deus populi sui injustitiam lugeret, si aliquid remedii aut officii, quale quale sit, illi reculater, audinment in honding the maken

Quare igitur isti homines omnibus benedictionibus irrigati non convertuntur, hæc fola est ratio, quod electionis decreto carent, quòdque ideò priventur efficacissimà spiritus influentia, que sola potest immutare corda, ac de electione sola descendit, sic homo ad coelum usque pertinget, sed tandem electionis defectu in inferos detrudetur.

Dices ne secundo quod , si homo non convertacur, illud adscribendum sit illius infitz maltiæ; nam alioqui, fi vellet, illud pofset perficere, cum intellectum ac voluntatem habeat, quibus amplecti posset bonum, uti re ipsa illis abutitur ad malum. Hæcquidem, dicam, verissima sunt. Sed hæc duo insuper adjicio : primo quod, secundum illos, homo liberi arbitrii fundamento quidem gaudeat, nempe naturalibus facultatibus; fed, in reprobis, illud liberum arbitrium de sua impotentia nunquam extricatur. Frustrà autem illa potentia quæ nunquam efficaciter reducitur in actum. secundo cur tal s homo est vitio irretitus, quoniam, dices, pessimum habitum cum innatâ ad malum propensione conjunxit. Quid ita? Quoniam præfracte abjicit gratiam ipli oblaoblatam. Quare istud; agamus candide? quandoquidem aberat slectens gratia: quæ tandem desideratur in hominibus, quia in istis deest electio. Vides quomodò omnia ista nocumenta in Deum refundantur.

Aliud & reprehendendum est in iis, quæ de electione dicuntur, cum existimant illam in puro Dei beneplacito sitam ese, omnibus de cætero ut corruptis consideratis. Nam illa est proprie electio, que fertur in objecta, quibus aliquid boni inest, dum reliqua, utpotè minus utilia refpuuntur; vel saltem in antecessoribus præivit : quod in caussa est cur benedictiones Patrum in degeneres liberos derivantur. Ut cum legimus in 11. cap. ad Romanos, Judæos tandem aliquando καπε τω εκλογω αγαπητές δια τές παngas dici versu 28. idest, eligendos esse ob pietatem, quæ in Abrahamo, Isaaco & Jacobo emicuit, quaque fermentum erit ad totius gentis conversionem.

In superioribus igitur possumus advertere instabilitatem opinionum, contradictionem, morositatem, atque ipsius expressionis incogitantiam, quæ simul videntur oppugnare sapientiam, atque reliquas Dei virtutes; ut

secundo id demonstramus.

Secundo igitur cum attributorum divinorum, quorum sensum nobis indit Deus,

nul-

R

al

II

lu

q

Z

Ple

fe

u

ai

fo

d

b

V

NATURALI. 137 nullum eft quod sit vel antiquius, respectu hominis, vel excellentius, quam Dei misericordia, quæ fundamenta seu naturæ seu Religionis jecit; certè misericordia de medio tolletur, si existimemus Deum, immò ante mundum conditum unicum etiam hominem irremeabili decreto reprobaffe. Sed quæ labes futura est Dei lenitati, si insuperà feamandet totum generis humani dimidium ob rationes tantum fibi foli compertas? Quid dices tandem, si adseramus, uti quidem volunt, minimam portiunculam servatum iri; quo tempore innumeri hædi à Dei sinistra in zternum ignem ablegabuntur? Quod fane horrorem medullitus incuteret omnibus. præfertim illis, qui benigna quæque de Deo fentientes antiquitus dubitarunt de illius ira feu poenarum irrogatione.

Immò hocadjicimus illam opinionem incautè inhibere, aut fermè extirpare Religionis idæam. Quippè illa nobis proponitur, ut nos Deo adunet aut illius amori omnium cogitatorum factorum que centro nos arctè ac amicè religet; vel faltem ut focietatem ac fœdus cum hominibus ineamus; quo tandem mutuo concursu ad pacificum Dei tribunal accedamus. Verùm si, tali abrupto vinculo, innumeri homines, omnibus quidem sæculis, ut Dei hostes ac illius vindiç-

138 DE RELIGIONE

tæ hostiæ aspiciantur; nec ullius sinceri benesicii siant participes, sed potius à regno
cœlorum, sinculla spe excludantur, nemo
est, qui non videat illam sententiam desperatissima quæque in hominis gremio sovere,
hominem à Deo abalienare, Religionem

pervertere, atque adeò esse eliminandam. Nec est cur dicamus cum maximis illisviris, Deum sui juris planè esse, atque absoluta pollere auctoritate de suis bonis, quicquid lubuerit præstandi. Aded ut ad suum arbitrium, potuerituni denegare in quod alteri, etfi immerenti, concesserit. Quod J. Christus afferit Matth. c. 20. v. 15 . Verum fi scopum Domini rite attendamus, perspicum erit quodinibi agitur de variis hominibus, quorum unusquisque à Domino dona acceperat, nullo excepto; idelt, illi beatitudinis ex æquo fuerant participes, nifiquod, cum aliqui, præ cæteris, labori incubuilfent, indignabundi querebantur de Dei prodigâ manu ac donis quibus faltem imperiosè responsatur, quèd, cum sue sortis debeant esse contenti, non est cur invideant caterorum donis, quæ Deus, pro sua indulgentia, non solet exprobrare. Quod talis fuerit Domini fcopush hinc patet quodillic affimilatur Patrifamilias, qui licet, ad morem quarumdam legum, patrimonium ex æquo divi-

14

Ð

te

h

dividat liberis, non excludit tamen primogenitos, noum bona iplication suppeditet. Quocirco male hubusque adplicatus off hic locus adillam sententiam probandam.

sirêm & attentè pérpendamus, dompenemus illorum Theologorum mentem esse
contraciam ut quammaxim è justitiz divinz,
sinon ei, que reddit unicuique quod suum
est i saltem illi, que vocatur aquitas; queque omnia agit exequo & bono. Namea
est i sue omnia experitur media: quibus reducere possit creaturam suam ad meliorem
singem, antequam illam destruat. Verum
si Deus ab eterno omnem succidat spem creature decreto suo immutabili, necessum est
illumi violare suem exement, cum homimem restaurandi viam sibimet præcluserit.

demo que exteriobi cuidam seu auctoritati seu divisiis adulature. Sed illa, que, cum demo fint requaliter injusti, debeat eos pariter omneis absolvere vel omneis condemnare, quos dam tamen ad selicitatem admittit, dum catteros è coelo ejicit. Itaque duo erunt in Deo characteres, nullo ulteriori ratione addità, vel patris, qui, ne planè sit liberis orbatus, nonnullos adoptat, vel Judicis, qui subitò irà percitus meliorem partem poequi subità de la contra de l

mis infinitis adjudicabit. Dicant ceteri quicquid voluerint; nos verò non il fumus, qui possimus istam promulsidem concoquere.

6. Si verò hujusce severitatis originem consulamus, videbimus illam esse repetendam velex Stoïcorum \* lacunis, qui omnia fato concedebant; nisi quòd humaniores nobis fuerint, quandoquidem aungener admittebant, atque aded afferebant hominem Deo fieri posse consimilem. Cum è contrà isti viri de vità æterna eximant atque delent innumeros homines fine ulla fpe. Velifta morofitas procedit ex Scholasticis, qui sanè jam indè à multo tempore Theologiam mirè fædårunt. Siquidem videmus illos, suo prædestinationis decreto, maximam hominum partem damnare, quantum in illis est; immò & recentiores eò audaciæ processerunt, ut superciliose dixerint in inferos tot millia hominum quotidie decidere, quot de cœlis videmus pluviæ guttas fuprà nos depluere: quo quid magis horrendum sit, nullus video.

Quod

m

to

tl

te

n

<sup>\*</sup> Quibus magnus ille vir Ioannes Calvinus studuerat. Fatum illis erat ordo rerum. Seneca in leb. quare bonis viris mala accidant. Causa pendet ex causa, privata, publica, longus rerum ordo trabit. Item vide naturalium l. 2. voçatur etiam ἐπεπλουὰ τῶν αίστως, ac μύτωξις. v. a. Gell. l. 60. c. 3. item Macrobel. 5. c. 16.

Quòd fi nobis obiicias omnia temerario & quafi aleatim evenire ut in mundo, ità & in Ecclesia, decretis illis eradicatis. Respondebimus, quòd ficuti Romana Refpublica sapienter regebatur longè latèque fuis decretis, quibus & vis externa adjiciebatur, ubi quidem populi ab illâ viâ defciscebant. Ita pariter Deus decreta nobis generalia immittit, quæ si accipiamus tum fide tum fincera resipiscentia; procul dubio salvi erimus. Vel, si minus ea præstiterimus, tandem aliquandò condemnabimur. Verum praterea Deus media interna adjungit, quæ excitant, illuminant ac inflectunt corda hominum ad salutem : quæ si negligamus, fimus inexcusabileis, vel, si probè utamur, continuam in nobis seu diligentiam seu cautionem quotidiè accendunt.

Prædestinationis tandem auctores dicere nobis solent hæc ipsa decreta gloriam Dei maximè commendare, cùm Deus suos electos adoptet vel puniat reprobos, ad suam tùm misericordiam tùm justitiam manisestendam. Nam contrà dicimus ipsam Dei gloriam obscurari vel potiùs radicitùs tolli: nam in eo sese exerit Dei gloria, cùm omnem tentat modum, quo suam creaturam possit convertere, priusquam anathematis sulmen in quamquam velit torquere. Turbatur

t x

DIE I REELI GIONE 142 verò Dei sapientia cum illius justitia ac mi-Sericordia, cum vel electi immeriti recipiuntur. y vel reprobi inauditi condemnanpondebimus, ouod ficuti Romana Buti

Sed fegundo illud Dei gloria tandem eft, eum omneis Dei virtutes justitia; misericordia, longanimitas, patientia, ac fapientia fine ullà labeculà clarescunt. Quod tantum evenit; cum illas Deus fimul exercet, peccatores patienter ferendo , donec fua malizias: omnibus benignitatis mediis despicatui habitis , de regno calorim fe ipfos excludunt. I Ideoque D. Chryfostomus optime observat, quod in illis duabus sententiis que, fut videmus Mat. 25.) ferentur erga electos, vel adversus reprobos, illi qui dem dicuntur gratuità admitti in cœlum; ifti verò suà improbitate inferos sibi: paraverunti Nolumus plura adjikere, ut qui lizo obiter tractemus. In algorab that and analog sidon



politiconverse, politiques anathementis ful-

6221

maximic come patrice, cum D. as floor elec-

aut duff . compres il someopmens ni mai mit CA-

In

ŝji

111

2

7

.

qua

ralis

effe

nis f

fione

imp

## of Multiperson in the state of the state of

hoc out illo momento. fit eventurum. In termino vita nostra maturalis nullum est fixum decretum; imme net absoluta pravisio. Quedam prenatanter tum de privati hominis fine ; tum de bono illius re; gimine. Indeterminatas finis vita probatur ex conditionato vita promisso. Quod & extendi debet ad fideles novi fæderis. Non potest dici media necessario sequi de: cretum. Hujusce dicti falsitas : incertitudo termini probatur ex Ezechia exemplo. Item ex experientia, & communi hominum opinione. Item ex fitu locoruna plus minufve utilium ad vitam, Respondetur locis petitis ex cap. 14. Jobi & P.S. 90. Responderur & buic difficultati qued bac bypothefi omnia fint incerta.

SEd nec in mentem nobis inducere possumus, (ut descendamus ad illustrem quæstionem de termino nostræ vitæ natunlis) illum fatalem essa, seu decretis æternis esse unicuique præsixum. An dices hominis sinem evenire saltem quadam Dei pravisone, quæ Scholasticis vocatur scientia simplicis intelligemia? Illud quidem videtur tolerabile, quandoquidem sola præscien144 DEREDIGIONE

tia à decretis præcifa nihil novi in nobis efficit; fed tantum dispicit quid in nobis, hoc aut illo momento, sit eventurum. Nam, ficuti ex eo quod amicum impræfentiarum fedentem videam adspectus meus nihil quicquam in illo immutat, nec in melius nec in deterius, ut Boëthii similitudine utar in illius de Philosophia libro; ità nec, fi futurum tali in statu prævidissem, mea prævisio quicquam in illo alterasset. Judices studiorum antiquitus erant, qui de catastâ quadam omnes decurrentes advertebant; adeò ut nonnullos ad carceres viderent stantes, alios in medio fatiscentes, alios metam tandem assecutos. Deus pariter curriculi vitæ nostræ Judex supremus præviderit aliquos sub vitæ initium emorientes, alios inglorios cessare in media ætate, quosdam tandem generofæ indolis ad metam usque pervehi ; quæ omnia possunt evenire absque ullo Dei influxu. Verum, si res introspiciatur, videbimus illam simplicem prævisionem, mutato nomine, nihil aliud esse quam decretum ipsum. Nam vel illud momentum dependet à Dei prævisione, vel non. Si non dependeat ab illius præcognitione, tum illustrissima vitæ nostræ catastrophe ab Dei regimine subtrahetur ; si verò dependeat aut fluat ab illius prævisione, hinc consequetur illam prævisionem converti atque esse unam eamdemque cum decretis. Jam verò decretum, sicut in terminum fatalem removebimus in sequentibus.

Verum, antequam illa decreta absoluta circà vitæ nostrum terminum sublatum eamus, hæcduo, ad candidè procedendum, in antecessum sunt præcavenda nobis. mum hoc est, quod, cum fatalem terminum excludimus, illud intellectum velimus de singulari cuique individuo singillatim adplicando, non verò de generali seu universali lege, qua Deus determinavit genus humanum vitâ suâ fruitum iri ad septuagesimum scilicet vel octagesimum annum usque, vel quod ultrà citràque excurrit calculis non scrupulosiùs admotis. Quod si ulteriùs procedat vita hominis, ut evenit superioribus fæculis, quod ab aliis demonstratum est, ità & hâc ætate, in Hibernia verbi gratia quædam matrona fine scipionis usu 120. annos natam tria millia conficiebat; vel heîc in superiori Anglià, in quibus tractibus vir 118. annorum per duas horas strenuè concionabatur; dùm illius Filius Patre paullò infirmior eodem munere fungebatur ad centesimum annum; istæ, inquam, ac simileis exceptiones relinquantur, vel fummo le146 DE RELIGIONE
legislatori, qui, pro sua sapientia, limites
vitæ quibusdam vult prorogare, vel benigno creatori, qui ulterius beneficia extendit, nedum illa abroget. Quod sanè gene-

cor

fi 1

aut

vit

tu

foe

mi

re

ra

da

pr

PI

n

9

ti

Secundum, quod insuper addimus, est, quòd breviori vel diuturniori vità potietur homo, prout suis utetur viribus. Si probum adsit temperamentum, si remediis nimiis vel cibis non attenuetur aut suffocetur; si prudens vitæ series sine passionum tumultibus traducatur; si malignus aer similiaque noxia vitentur, homo tunc jubetur vivere. Si verò reliqua vitæ pestifera advocentur, dies proculdubio decurtantur. Quibus positis his præsertim rationibus asserimus nulla esse absoluta decreta de fatali cujusque hominis termino.

Primò constanter observamus in Scriptutis, (cui liceat paullulum insistere in hac
disputatione) vitam nobis promitti, si sanctè pièque degamus; illius verò spem nobis præscindi, si nesariè egerimus. Itaque
sub conditione nostræ obedientiæ, vel obsequii detrectationis vita spondetur, vel
eripitur. Adeò ut, quod sanè consequitur, plus minusve vixerimus, prout plus
minusve mandatorum Dei suerimus memores. Deus scilicèt nobiscum agit, ut homines

mines solent inter sese, cum sædera mutud contrahunt; nam dausulæ inseruntur, quæ, si vel ritè vel perperam observentur, sædus totum integrum ac intactum remanet, aut eo ipso abrumpitur; sic pariter Deus vitam longam sub bona vitæ promisso largitur, quam par est illum abrumpere, cum sædus, nostra culpa, cassum reddidimus.

Nec dicas ista promissa seu minas spectare Vetus Testamentum; sicuti quod enarratur in quinto mandato de vitâ prorogandà liberis, qui suos parentes honoraverint, debet adplicari antique Canaanitidi. Nam primo. si Deus si ità gessit ergà veterem populum, nulla est ratio, cur suam immutet methodum ergà novum. Verum fecundo quòd ista promissa sint generalia atque extendantur ad utrumque populum, id privatim patet, de quinto mandato, ex S. Paulo, qui intendens hortari liberos ad obsequium parentibus debitum, hanc ipsam rationem seu legem ad hoc adducit Ephes. 6. v. 1. Tipa rov maneges, & the pan-פם (אחו ביוו ביום או הפשוח כו בהמץ באום, hanc parenthesin vellem ulteriùs protrudere, ac commodius finire cum istis verbis, iva σῦ σοι γένητα, κὰ ἔση μακροχεότιο בחו דחק יותן.

Heic

Herc fecundo dicere solent quod conditio est decreto substrata, aded ut, efficacem decreti vim vult experiri, necessario debeat Deo obsequi, vel pietati incumbere. Verùm isti viri non observant quòd duo sunt distinguenda opera, divinum, ac humanum. Divinum quidem, quod ab folo Deo in illius conclavi absolvitur, cum aliquid de homine determinat. Sed humanum illud est, quod relinquitur homini præstandum, qualis est obedientia conditio. Si verò decretum & conditio ab uno procurentur principio, scilicet Deo, quis non videt res promiscuè confundi, ut qui nihil finat homini faciundum, nisi apparenter tantum? Nam innumeris, qui electi non funt, frustrà millies intonabit promissum obedientiz oblatum, cum suis compedibus irretiti nunquam poterint, pro sua pervicacia, illud amplecti.

Secundo, sed ulterius agamus exemplo, quod rem evidenter probabit. Ezechias Rex apud Isajam cap. 38. sub initium hoc monitum audit à Prophetâ, quòd res suas disponat, quoniam Dei nomine illi prænuntiabat ipsum propediem mori debere. Quo supposito, sic disserimus; vel ista admonitio erat vera, vel non. Hoc ultimum de Deo veracissimo dici non potest; si sit vera,

tune

no

lat

tir

ce

ra

VE

lit

Si

tu

qı

he

ac

u

d

R

П

I

f

r

tune debebat evenire ut Ezechias moreretur. non quidem absolute, cum illius mors dilata sit in quindecim annos amplius, sed conditionate, nisi energia precum istud ultimum momentum in aliud tempus deprecetur; illudque est quod intendimus. Huic rationi hanc insuper adde, quòd, cum Deus de Ezechiâ hoc momento morituro, decernat aliquid , illud vel immutabiliter , vel conditionate efficiebat. Si immutabiliter id intendebat, quare id non exequitur. Si conditionate, nostræ dissolutionis punctum non est fixum aut irrevocabile. Sed . quod videtur prægnans in hâc Hiftoria, hoc est, quod faltem Ezechiæ curriculum ad 15. ulteriores annos præfigitur, adeò ut iste terminus ultrà citràque, post Dei declarationem, dimoveri non possit. Nam Respondemus nos eos non esse, qui velimus Dei miracula cohibere. Nam illius vitæ augmentum est gratia, quâ Deus principis dies ampliavit. Reverâ hoc regnum est fuis prodigiis insigne, sicut & infortuniis. Ezechias honoratur ob suam pietatem; cafligatur ob suam vanitatem. Et uti fuerat divinæ benignitatis finis; ità & est principium malorum, quæ posteros deinceps manebant.

Sed & experientiæ tertiò favet hæc mens, K 3 quan-

DERELIGIONE quandoquidem videmus illos , qui shute ac fobrie vivunt, vitam fuam diutius prorogare, quam eos, qui intemperanter, aut mil miùm suo genio indulgent. Qui gaudent natura fua optimo temperamento, cum multa annorum serie vulgo colluctantur, cum contrà, qui fragile dorpus à teneris suis adfe. cuti funt, vix aliquot annos inter zrumpis mortemque, duranti Nisi quod heicobservandum eft S. Scripturam nullam mentionem facere istorum mediorum, quibus diuturnitatem vitæ nobis procuramus; cum pietatem in medium tantum proferat, quæ homini longævitatis est vehiculum. Sola pietas est Dei pretio; reliqua ipsi fordescunto Huic rationi concinit tralatitia ac vulgaris hominum opinio, qua existimant hominem hoc illoque medio utentem vitam fuam posse protelare; aut eum mortem non obielle di tat lem cautionem, que omissa est, adhibuisfetar alli tamen ratiocinio, eth in gentibus longe lateque diffuso atque adeo ex natura ipfa prompto, non credas prorsus vel m, nifi quantum revelationi, ac rationi experientia fretz consentanea est. Ipfimet Turcz qui fuo corano delufi prædestinationem \* absolutam ambabus ulnis jam indèà multo tempore amplexi funt, qu'que ob eam rem, pestilenmens .

\* La Boulaye le Gouz.

bi

in

TU

m

h

ta

ti

ni

fa

di

ti

b

al

ti

r

P

u

S NOA T UR A L.L. tia enecatorum feu vestimenta sibi divendita fine ulla formidine induebant, velidem cubiculum incolebant, cæperunt abhinc aliquotannis cœlum vertere, pestis tempore, se conferentes vel Perum vel Granatam, cum Constantinopoli graffaretur lues. Et, quod indicium est illius opinionis obsolescentis, eorum Jurisperiti, qui inter illos sunt nasutissimi, atque consultissimi, illa somnia irrident atque in alia loca peste immunia sese substrahunt. Itaque, si res ab ipsis principiis repetatur, videbimus illa esse ficulnea, anicularum commentis suffulta, quious scilicet antiquitus persuadebatur tres Parcas, (quod minime parcant, scilicet nobis, inquit Servius) fata omnium hominum nere, determinare, diffecare. Qquantumest in rebus inane!

Addamus superioribus hanc quartam rationem, quòd luce clariùs sit homines citiùs aut tardiùs mori, prout, juxtà eorum incunabulorum sortunam, Regiones salubriores aut insalubriores pro aëris varietate, aut temperie sortiti sunt. Qui ista negaverit, ipsum necesse est obstipo este capite, aut potiùs rationem cùm sensu simul abjurasse. Herodorus nobis enarrat Nili accolas in Ægypto perdiù vivere atque ad centesimum annum usque vulgò procurrere, ob scilicèt aëris constantiam, qui nulli sermè varietati est obsocius.

192 DE RELIGIONE

Nobis quoque adfirmatur gentes, quæ nunc funt conterminæ tropico Cancri in America longa uti valetudine in diuturiam ætatem provectos, quoniam, quæ natura levitatis alibi incufatur, fui juris illic eft, ac mortaleis suis beneficiis amat palpare. E contrario, qui nunc Antiochiæ vitam traducunt, non habent quod fuum collaudent na. tale folum ob viciniam montis, qui ipfi pizceps quasi incumbit, quique suis umbris nqxios vapores exhalat, atque periculose fovet. Nobis & Cicero fuccurrit, qui pluriés testatur Sardiniæ aërem, ad latus Italiæ, peltilentem esse. Sed cum res omnibus innotescat, nobis ab otio alienis non est animus plura infuper commentandi.

His igitur suppositis dicimus vel Deum decreta sua absoluta adplicuisse locis natura sua aptis ad prosperam valetudinem conservandam, (quod idem dictum velim de locis vitæ nostræ insidiosis,) velè-contra loca ad sua decreta determinasse; adeò ut suam sortem de voluntate divina derivarint. Si dicas Deum adplicuisse sua decreta ad loca seu Regiones nostræ valetudini convenientes, him hoc consequens necessario eliciemus magnum esse argumentum, vel saltem suspicionem, essicaim decretorum acceptam referendam esse locorum oportunitati atque salubritati,

qua-

q

no

ta

m

ti

fu

b

tt

it

be

V

X

n

C

n

til

ar cc

rî

g

91

quales vulgo sunt montes \* præ eorum convallibus. Et, quod indè sequitur clarissime, nobis pronum ac facile sore decreta illa immutare, si ad tales tractus ridentes concedamus.

Siverò è-contrà nobis asseras Deum liberrimum in omnibus suis tum consiliis tum actibus loca ad sua decreta inflexisse, ità ut
suam alacritatem ac salubritatem Deo debeant; certè cæcus ipse videbit Deum duo
tunc decreta debuisse decernere, unum quo
jubeat tales ac tales plagas hominum curam
gerere; tum verò homines illic locorum viventesætatem, alio decreto, diutissime debere provehere. Itaque qui fuit de hominis
vità, suis decretis follicitus, debet esse anxius de innumeris aliis decretis plus minusve
propitiis, pro ratione mundi plagarum, ad
loca pertinentibus. Quæ quam sint absurda,
nemo non videt.

K & Huic

Constat autem, ut vulgavêre rumores assidui, omnes penè agrestes, qui per Regiones prædictas montium circumcolunt altitudines, salubritate virium à prærogativa quadam vitæ longius propagando nos anteire: idque inde contingere arbitrantur, quod colluvione ciborum abstinent calidis, & perenni viriditate roris asperginibus gelidis corpora constringente, auræ purioris dulcedine potiuntur, radiosque solis suapte natura vitales primi omnium sentiunt, nullis adhuc maculis rerum humanarum insectos.

154 DERELLGIONE

al

ni

pi

ef

nı

ni

cr

les

de

in

ye

bu

pr

qŧ

tu

ex

pl

no

no

q

m

n

fi

C

ta

Huic tamen sententiæ etsi certissimæ, duo opponuntur, que, quoniam funt plausibilia, nobis sunt breviter discutienda. Prima, quæ nobis potest intentari, difficultas, clarissime videtur deduci ex 14. cap. Jobi v. 5. ubi pius ille vir tria nobis enucleatim enarrat, scilicet dies hominis Deo esse in numerato; illius menses esse præfixos; ac tandem illius vitam suis limitibus contineri. Verum, quamvis meus non sit scopus in S. Scripturam excurrendi, ut qui rationi seu natura incumbamus, operætantum erit Jobi mentem obiter aperire. Scilicet Jobus duo observat in communi hominum conditione, nempè infirmitatem, quæ fragilem hominem à natalibus inducit ad peccatum; nam, cum impurus ex impurà carne nascatur, (v.4.) non potest à se impetrare, quominus in corruptionem incidat. Tum & animadvertit ejufdem hominis brevitatem in vivendo, quæ ad omneis homines extenditur, adeò ut vita hominis fit fugiens ludusac, post aliquotannorum curriculum, evanefcens. Quin etiamilla ipfa vita innumeris est vexata ærumnis. Itaque ex illa communi conditione bumand seu peccandi leu ad breve tempus vivendi, Jobus Deumenixe precatur, ut rigorem fuum remittat, ac libi fingillatim tot ærumnis dilacerato lit propitius. Adeo ut Jobus nihil builet , nulles achue merelle rerem humenerum annisi quod jam dixerat versu primo hujusce capitis, scilicet hominem ex muliere natum esse paucorum dierum, atque miseriis plenum. Hæcres est generalis omnibus hominibus, nec quicquam includit de privatis decretis.

legimus 90. Psal. v. 10. ubi Propheta eandem tractans materiam dicit hominis vitam
intrà 70. annorum intervallum terminari,
vel saltem ad 80. usquè produci, si nobis robur ac vigor adsint; ideòque, uti Jobus, deprecatur Deum, ut suam avertat iram, ac
quietis pausam concedat, antequam moriatur. Quod resità sit, id evidenter apparet
ex contextus verbis, ubi nobis testatur Propheta hominem diuturnam vitam deducere,
non ex vi decreti, sed ex viribus suis, quibus
non fuerit abusus.

Secundum, quod pressius videtur, est, quòd, si terminus vitæ nostræ non sit determinatus in cælis, ille erit incertus in terris, atque adeò incognitus Deo, quod affirmare non possumus. Verùm hæc tria velim attendamus in hac difficultate; primò quòd duo sunt decretorum genera, alia sixa, quæ creaturas inanimatas seu parteis mundi spectant, illaque nihil aliud sunt quàm leges aut

regula generales, quibus Deus constituit mundum inflectere atque necessario contorquere secundum suum propositum. Alia funt mobilia quafi ex natura rei petita, que scilicet ponuntur liberæ naturæ, sui juris, cui voluntas ac libertas funt connaturales. His positis secundo dicimus quòd Deus omnia novit fecundum indolem ac naturam, quam cuique rei indidit, & sicuti conditionate non novit, quæ funt in se absoluta; ità nec recta videretur apprehensio, si quæ sunt conditionata aut mere libera secundum suum statum, absolute conciperet. Verum tertio hoc addimus, quod in istis rebus balbutimus; quasi infantes de acutissimorum Philosophorum ingenio vellent decidere. Nec dubitamus dicere quod Deus omnia noverit viâ nobis imperscrutabili. Si quis heîc ac in cæteris meliora nobis aperiat, illi nos dociles præbebimus, ac erit hic mihi magnus Apollo. Nam, cum D. Augustino nos ii sumus, qui scribendo proficimus, ac proficiendo scri. bimus. A immonithin all inter receipt Dear read of inneres

edfending for a hacciria voltan tana engle hacco of the grown area does

dopt . Lat vie . et . . memosocob

-sate the our review to be summer along the

and a state of the state of the

CA-

int

in

tù

th

## CAPUT DECIMUMQUARTUM.

Sex providentia methodi in regendis hominibus. Quid sit conscientia. Quot facultates
in conscientid hominis. Historia de Socratis
genio; & quid sit de illo sentiendum. Quid
agat conscientia, tum suadens, tum dissuadens. Quid approbans conscientia. Quomodò homo virtute praditus secundum Stoicos sit suo ipso contentus. Quid conscientia
reprobans. Quòd spiritus reprimens male à
Theologis videtur distingui ab conscientid.
Qua de Prometheo dicuntur, debent in naturalem sensum pustais converti. Quid
efficiet conscientia ultimo Judicii die.

Post examinatam de vitæ termino quæstionem, nunc tertiò ad intricatiora provehimur, scilicet media, quibus Deus utitur ad genus humanum tutandum ac conservandum; quæ ideò enucleatè explanare operæ erit pretium. Duo nobis incumbunt agenda, ad rem planè elucidandam, tum ut in medium producamus media, quæ à Deo interjiciuntur ad sibi propositum scopum sive in divinis sive in humanis rebus attingendum; tum ut notum saciamus hanc adhiberi methodum sine ullà Dei providi ac sagacis labeculà:

178 DERELIGIONE

cula: quod attento lectori patebit. primum quæ media adducemus ad Dei providentiam everynnule demonstrandam, non eo animo asseremus, ut alia ab illius infinità ac mikin fapientia excludamus; cum fanè confiteamur coram illius oculis nos misellos esse homunciones, qui ne corticem quidem nostri involuti cordis noverimus, nedum divinæ sagacitatis seu abyssum seu originem ac methodum velimus investigare, aut illius scientiam infinite exquisitam ad nostram decempedam commensurare. Apage talia à nobis suscepta, qui in evidentissimis videmur cespitare, ac de tremendis Dei viis tremende loquimur. Hæc iccircò producimus, quoniam nobis meditabundis obviam veniunt, ac sese magis ac magis nobis persuadent, fex, quæ sequuntur, methodi videntur à Deo usurpari, quæ sese commendabunt cuilibet hâc de re judicanti,quamquam hucusquè res intacta fuerit.

Prima methodus Deo familiaris, quâ vel erigit vel dirigit mundum, est conscientia aliis omnibus substrata. Quæ diversimodè intelligitur ac dissecatur; quæ que nihil aliud mihi est, omissis cæterorum sententiis, quàm Deus menti nostræ insidens, cùm eâque intimè disserens. Itaque, quô magis quis est cu peòs aut à Deo illuminatus, vel

quò

qi

cl

(0

fc

jū

pe

ru

tac

Re

fo

qu

no

mi

tia

fio

nei riu

vo

qu da

du

NATURALI.

159

quò profundiora & clariora vestigia impressit Deus, eò probiora erunt conscientiæ facta, qua sese in vitæ curriculo exerent. Sed, si quid hominis in homine prævalet, Deo seculo, aut characteres ac digitus divinus, (cuique eloquens satis, si attendatur,) obscurantur & obtunduntur; tùm res in pejus ruunt, ac quisque sic transversus actus perniciem ac insidias sibi cæterisque, data

occasione, parat.

Illud mirum viderinon debet, cum experientia teste, conscientia sit tum principium tum incentivum omnium ferme rerum, quæ generi humano accidunt. Nam taciturnum illud confilium est simillimum Regio conclavi, ubi omnia negotia confuluntur ac decernuntur, priulquam erumpant foras ac recludantur. Adeò ut, quæcunque oculis nostris occurrunt, determinata fuerint vel mature, vel præcipitantur in nostro loquaci corde. Hoc tantum discriminis est inter Regium conclave & conscientiam nostram; quod hæc, ut pote clamofior, accedat propius ad dixasipis imaginem, ubi adfunt parteis, cliens, adverfarius, Advocatus, Judex; ideòque optime vocatur Nazianzeno cineiov pinas feiov qua, quia non sunt obvia, amplius sunt elucidanda, ad Dei regimen magis ac magis detegendum. QuaQuatuor funt quasi parteis ac facultates in nostrà conscientià, (nam de verbis jurgium intentandi mens nobis non est aliò vocatis;) quæ quidem sese mutuò subsequantur ac vestigia urgent, prout probè vel malè egerimus. Illa est vel suadens vel dissuadens in principio; adprobans vel reprobans in sine. Quam hæc conserant ad totum, quantum quantum est, genus humanum regendum, attento cuique clarè patebit

ac

ho

pl

tat

qu

em

nes

pu

bar

luc

mı

qu

ex

Ma

Suadens conscientia illa est, quæ nos die noctèque imperiosè inducit impellitque ad leges Dei præstandas, ad veneranda quæque homini proficua peragenda. Et prout illa conscientia est conspicua, Deo illius lumen promovente, aut leges funt inscriptz in illis tabulis er Der & ev Der, ficuti erant in Mosis tabulis, ita vertentibus 70. interpretibus, tunc in Lucem prodeunt illa egregia probitatis facinora, quæ ad tempus præsens inserviunt, atque etiam posteros, qui non funt plane stipites, instruunt. Nec, nisi animus fallit, illa, quæ Dei spiritui attribuuntur sub ipso Christianismo, ab nostrâ conscientia distinguntur. Nisi quòd conscientia ad lumen Evangelii adducti majori Luce induitur, sæpiùs pulsatur, ac tandem tenerius in omnia nostra cogitata ac vitam sese insinuat. Quamquam non negamus

gamus Dei Spiritum de cœlo nobis adesse, ac fubinde conscientiam cæcutientem illuminare, instituere, ut naturam refocillet & ad meliora paratum subvehat. Omnia item, quæ dicuntur de Socratis genio, adscribimus illius probæ conscientiæ, quæ illum ad honesta quæque accendebat. Fateor quam plurima dicta fuisse à Platone, Diogene Laërtio, Æliano, Apuleio, cæterisque tùm veteribus tùm recentibus de Dæmone, quem fabulantur adfuisse Socrati. Verum, si Symbolam heîc meam liceat conferre inter tot eruditos, dicemus, credulæ antiquitatis fomniis prætermissis, illum genium nihil aliud fuisse præter eximiam ac inter reliquos probatissimam conscientiam, quæ Socratem maxime excitabat, ut Graciam emendaret atque corrigeret inter tot libidines, ac voluptates, quæ, Alcibiade Duce, rempublicam ad fuum interitum edoctam vastabant, vel ut etiam vicinis, ac posteris præluceret.

Quòd verò pedetentim veteres de manu in manum decepti fuerint, hoc fuit catrffa, quòd vulgò inter eos dicti Theologi crederent unicuique homini adesse genium, qui illum regeret ac summoneret. Quod pater ex his Menandri Comici Senariis citatis tùm Marcellino, tùm Plutarcho.

N 1151 132 A' # a

Α΄ πώντι δαίμων ανδρί συμπαρίσατας Ε'υγύς γενομένο, μυσαγωγός τε βίν.

Itaque vulgo mutârunt in Angelum conficientiam hominis. Huic credulitati manus dedit Socrates, qui pari ufus est artificio, quod & adhibuerunt magni antè illum viri. Nam, ut suis populis persuaderent que vellent illis intimabant se ab aliquo Numine assistatos suisse; qualeis erant Pythagoras, Numa Pompil us, Sciplo, Marius, Octavianus Augustus, Hermes, Tyaneus Apollonius, Plotinus. Vide hac de re Marcellinum Hist. 1. 21. cui augendæ credulitati accedebat tum jocosus Socratis sermo, tum & Delphicum Oraculum, qui mira de Socrate, de Tripode, prædicabat.

Et,

m

te

Ca

let ac ve

> ve ill

> lin

lo

di

CC

m

cì

ta

m

q

20

ft

Charondas Carthaginiensis legum suarum auctorem ajebat Saturnum, Zamolnis Vestam, Pompilius Ægeriam, Zoroaster Horomasim, Muhommedes Gabrielem, Plato Apollinem, Solon & Draco Minervam, Minos Cretensis Iovem. Hec scilient præcepta, inquit lustinus hist. p. mihi 39.) quoniam primo, solonis antea moribus, dura videbat esse Lycurgus, auctorem corum Apollinem Delphicum singit, & inde se ea ex præcepto Numinis detulisse, ut consueleendi tædium metus Religionis vincat. Crediderim hacomnia primitus esse respecteda ad legislatorem Moses, qui præsatus ante omnes suas seges sic loquitur: sic dicit Dominus.

NATOURALLIE 163

Et, com fama vires acquirat eundo, acci. dit ut varia nomina, illi genio, certatim concella fuerint. Nam videas Veteres istum Domelticum, si Diis placet, ducem multifariam indigitare. Nunc quidem nomine Demonis audit, posted verò Angelum à latere iph adfignant, diving scilicet voluntatis interpretem. Tandemapud Apulejum videas illum qualemcunque Sufurronem Deum vocari, cui Socrates, quasi Propheta, aut Silenus redivivus demandatur. Sed & altera accedit ratio, que nos ab ilis tricis fummovet, petita nempè ex illis narratiunculis, qua de tali genio circumferuntur quaque ad duas vel treis numeratim reducuntur. Plato, qui illas enarrat, duas incertas nobis, cauto molimine testium, & quidem auritorum, ut ille loquitur, admoto, narrat. Tertia verò auditu dignissima est, quòd Socrates cum quibusdam familiaribus colloquens illos ab se discessuros consulnit nomine sui imperiosi dæmonis, ne tunc temporis abirent. cum renuerent, accidit, Papæ! ut per strictam viam transcuntes conturbati fuerint in medi oporcorum grege. Itaque evenit, ut, que divinus feilicet Plato dixit, reliqui magis. ac magisauxerint, humana mente ad superstitionem & nugas naturaliter institutà.

Sed & sliud fecundo Testimonium Deus

DE RELIGIONE 164 infervit conscientiis nostris, quod diffuadens vocamus, quodque nobis adest à latere, ut nobis obloquatur ac nos à pravis tentamentis avocet, quasi nobis inclamaret, cave ne illud Illaque dissuadentis conscientiæ vox est vel surda & subobscura, vel alta ac di stincta. Cum scilicet ille clamor est subobscurus ac mediocris, tum hic eventus subfequitur, quód, quoniam cassa vox profundas radices non agit in nobis, aut lentè sese infinuat in præcordia, rationes cum cupiditatibus bellum committunt aliquamdiù & manus quafi conferunt inter fele ; adeò ut conscientia tunc temporis simillima sit crepusculo, seu diluculo, ubi strictura lucis tenebris immixta ac involuta est; nam, dùm acies utrinque decertant, aut momenta rationum cum transversis affectibus, æquis hinc indè lancibus, in æquilibrio pendent, conscientia per aliquod intervalla lancinatur. Un'de, si mens pergit anxia & dubia, hac duo fluunt ex isto reciproco principio. Primum hoc est quod in multis, conscientia est inquieta ac perturbata, prout acquiescit rationi, ac fubitò à suis cupiditatibus præceps abripitur. Nullus est Euripus, qui magis æstibus ac commotionibus sit obnoxius, quam ista conscientia, quæ, cum suo lumine, ad vitia intorquetur, ac subindè ad

22

71

a

he

q

£y

u

V

tu

h

ad suum Domesticum præceptorem aliquantisper docilis revertitur. Unde proficiscuntur illæ diurnæ perturbationes, quæ &
sæpenumerò in oculos nostros incurrunt, vel
illæ intolerabiles noctes, quæ stragulas mollissimas in equuleos convertunt. Nihil est
miserius, quam animus hominis conscius,
ajebat Plautus. Dis Deaque, quam male est
extra legem viventibus! quicquid meruerunt semper expestant; Sic Petronius. Sic
ille poëta apud Plutarchum in lib. de recta
poëtarum interpretatione.

Αι αι τόδ ήδη θώον αυθρώποις κακον, Ο που τις αδη τ' όραθον, χέηται δεμή

Illud est cor, de quo Sacra Scriptura loquitur, quod dissecatur in gratiam rationis aut cupiditatum. Et sicuti S. Jacobus disserens de homine in sua side dubio ac hæsitante, ait quòd hic sit arne di fuz D., anamos ar Goris monitor tales dos autes, id est, vir duplici animo, & inconstans in omnibus viis suis, ut hæc verba sunt reddenda, non verò ut vertit Gallica nostra translatio; sic & tumultuantis conscientiæ alternans sluctuatio hominem essicit maximè levem ac versatilem.

Alterum hoc est, quòd hæc anxietas ac L 3 inTOS DE RAEL VOTO NE

inquietudo animis in quam phirimis alia quibus pulilla rationis fupellex contigit creet follicitudinem ergà res deridiculas, que funt infantilia crepundia, ac infundat fuperstitionem, que à verò scopo aberrat quaque quotidie aberrando fatigat fele; mi nutiis intentiffima, ut nempe scrupulos suos fublevet ac hirfuræ confcientiæ fubinde clamanti modum imponat. Verum , fi res in altarutram partem transigatur, aded ut cupiditates fenfim fine fenfu vincant ac pravaleant, exindè prodeunt ille improborum turmæ, qui, quò majori aut minori auctoritate vel impudentia valent, ed majoribus aut minoribus sceleribus irretiunture Vel firationes ac pondera divina prædominentur, probitas tunc fua habet incrementa, ac paulatim exterius pullulat ad innumeros juflitiz actus procreandos in emolumentum generis humani. Virtus in iftis incipit efflorescere &, ut dictum à veteribus est, educiturex corum familiari convictu fuavis odor, qui bine illine diffunditur ac comites admodum recreat, aut in fui exemplum trahit.

Sed & evenit aliquando ut conscientia, eui prægrandes obtigerunt characteres, aut Deus pressius imminet, clarissime loquatur ad dissuadeat. Hinc aliquoties accidit ut quibusdam, qui præsto erant ad aliquid sce-

lera-

je

m

q

ni

yi

ce

PE

q

in

CE

ti

q:

CI

20

0

NATURALI 16

leratum præstandum, visum suerit voces acutas quasi angelicas ac cœlestes exaudire. Quod proficiscitur ex mera conscientia, quæ tum præpossessa ac tota occupata ab suo objecto est, quod percutit, lancinat, reclamat. Cui accedat necesse est servens ac instans imaginatio alicui melancoliæ admixta, quæ, quoniam in mulieribus, præ hominibus, ebullit, ideò id aliquandò observa-yimus in illustrissima probæ indolis matrona, quæ mihi contestabatur sese derepente vocem quamdam ipsam compellantem audivisse.

Hæc, quæ priùs dicta fuerunt, spectant conscientiam, que nondum sua cogitata persecit, que que tantum sub pectore aliquid molitur. Sed cum tandem, res effecta est, tunc exoritur conscientiæ officium indivulsum, nisi homo sit plane hebes aut fungus, quod vel adprobat præclare factum, vel acerrime reprobat improbum facinus. Conscientia quidem adprobat quod ritè secerimus, nobisque quietem indulget gratiffimam , cum fimus integri vita fcelerifque puri. Illaque videtur fuisse mens Stoicorum, quæ diù exagitata fuit, cum crediderint virtutem sui ipsius esse contentam, ac mercedem in suo gremio adipisci. adplaudens conscientia duo in nobis munia obit; nam suis gestis exhilarata nobis mer168 DE RELIGIONE

cedem acquirit quæ probis viris est vice coronæ atque triumphi. Sed & pretered est nobis stimulus, qui, Deo dirigente, nos ad

meliora quæque excitat in posterum.

Sed, cum res fuit pessime præstita, exfurgit, subitò conscientia vastans, que nequitiam hominis reprobat, inquietum infundens animum in mediis Sybaritarum de-Nec crediderimus istam dilaceratam mentem differre ab illo reprimente spiritu, de quo Theologi mentionem faciunt : nam, si congrue loquantur, nihil adest hominibus ad Evangelio extorribus præter istum internum ad tetricum judicem, qui eos coërceat. Hic sane sufficere videtur sine ulteriori additamento, cum Deus, hoc medio adhibito, possit homines urgere atque redarguere; nec illius sapientiæ videtur esse aliquid prætered indulgere sine necessitate : cum etiam Dei Spiritus, fi de tertia SS. Trinitatis persona disseratur, soli promittatur Ecclesiæ atque intrà illius pomæria & septa concludatur.

Huic vellicanti conscientiæ duo conveniunt; nam primò illa exagitat atque acerbissimè slagellat hominem, qui de virtutis tramite deviavit ad suis indulgendum libidinibus; illique est vultur, qui Promethei cor subindè repullulascens æternum devora-

bat.

ba

nu

m

ral

bu

fit

tu

qu

ju:

m

di

cia

M

20

ler

fci

to

y

A

ev

fti

ad

elu

bu

fci

qu

na

bat. Atque aded Lucretio lubenter annuimus, cum fumosa paganæ antiquitatis mysteria explicans, illa applicat rebus natumlibus, quæ homini obveniunt. Illa turbulenta conscientia est pestilentissima inquistio, que in nostro domestico foro erigitur, quæque homines immanissimè torquet, eà tamen adhibità cautione, ad Dei justitiam vindicandam, quòd testes æquissimè exaudiantur nemóque condemnetur inauditus; nam cætera funt paria, diritas crudatuum, atque continuatio: unde illa vox Maximi Tyranni apud Sidonium Appollinarem 1. 2. Ep. 13. Felicem te Damodes, qui non uno longius prandio regni necessitatem toleravifti!

Sed prætered secundo ista maligna conscientia, nisi resipiscat, insculpta Dei digi-to nobis inhæret, ut nos reddat avandomrss; cui referendum est quod dicit Apostolus Rom. 1. ut sic homo injustitiæ evidenter convincatur, Deique regimen justissimum, frendentibus licet hominibus, adprobetur atque sustineatur. Illaque ineluctabilis censura apparebit novissimis diebus; ac credimus illam reprimentem con-scientiam fore præcisè improborum librum, qui sponte sua patebit ad corum condemnationem. Hac quidem fingillatim tracon

DE RELIGIONE tamus, quantum quidem ad nostrum propositum pertinent : nam , quæ sunt generalia, accurate funt exposita ab eximio viro Sanderlono, qui consuli potest.

## CAPUT DECIMUM-QUINTUM.

Secunda providentia methodus; temperamentum. An natura nobis infit , obiter disquiritur. Temperamentum omnium ferme actuum principium. Sicut sunt privatorum temperamenta; ità & peculiare - obstingit cuilibet genti. Philosophia terria est providentia methodus : que maxime olim culta fuit. Providentia Dei patet in fovenda Stoicorum familia, ac Doctrina; item in Epicured exstinguenda. perstitio quarta methodus genus humanum conservat ; & quomodo. Deus punivit sacrilegia adversus Deos prastita; Et quare. Varia superstitionum genera; Singularis quadam apud Ciceronem. Gloria quinta methodus inservit ad mundum conservandum; que in hominibus prestet non dicimus Deo indigna. Religio sexta methodus mundum pracipue conservat. In eaque tria genera hominum.

Munc verò progredimur ad secundam methodum à Deo usurpatam in huma----

no

D te fi

re

qu

qt

CO

no

mi

OR

res

cei

nat

lan

rat

mo

cra

ato

fec

cor est a who war war a La.

171

no genere moderando arque regendo, que quidem est temperamentum, quod in vitam, negotia, atque religionem maximum obtinet imperium. Ut, qui illius voci non obtemperat, beatis, potius quam mortalibus, sitannumerandus; nam ubique ferme obrepit illa temperies nobis quali congenita. Nolunius tamen decidere istam minutam quæstionem , utrum temperamentum nobis insit à natura, an verò à consuetudine, quam ventilandam relinquimus Hyppocra-, tis Filis. Certe quidem, ut id obiter dicamus, confuetudo, habitus, educatio, colloquia fimiliaque multum inferviunt ad nos inflectendos, aut mutandos, hoc fatemur testante axiomate cum experientià. Hæc omnia tamen non obstant, quominus, si res ab incunabulis repetatur, ac infantes crefcentes observentur, videas alium ad lætitiam natura propendere; cum interea alius, melancholia fuccrescente sibi triste ævum parat, prout aliqua gutta sanguiris vel alius humoris prædominatur.

Ut ut fit, quisque suam habet à pueritia crasim ac temperamentum, quod torquet atque trahit animum in sui obsequium; nam, secundum axioma, mares animi sequentur corporis temperamentum. Ac prodigio simile est quod ait Quintilianus I. 6. de C. Asinio

Pollione, quòd ad seria atque jocos pariter aptus erat, ideòque vocatus ea de caussa home omnium horarum. Jam verd, cum quifque fuam experiatur propensionem, dignum est quòd observemus universas quoque Regiones ac Regna suum quasi obtinere temperamentum ws imi mau, (quamquam istud ad rigorem non velim intelligas. ) Siquidem videas Hispaniam atrâbile seu laborare seu gaudere, quæ fuam prudentiam cum acumine conjunctam præ se fert, atque in levitatem ac bilem fuorum vicinorum invehitur. Phlegmaticum temperamentum in Septentrionalibus locis quam maxime regnat ! quò fit ut negotia lento ac pergravi passu progrediantur. Quæ est eadem ipsa ratio, quare in rebus publicis Senatusconfulta difficillimè prodeant, quoniam scilicet illa mixtura temperamentorum, quæ Rempublicam adminiftrant, magno est impedimento rerum progreffui.

ri

C

b

h

re

pl

Si ulteriùs Regna percurras, advertes in Italia, ubi sol servet, bilem subtilissimam ebullire cum aliqua melancholiæ tinctura; quæ hujuscemodi populorum ingenia in acumen ac solertiam inssectit. Cui rei indicio est, quòd in sceleribus sint exquisitissimi. Nam ubi primum ingenia illa evaserunt ad malitiam sagacia, tractus, qui Veteribus olim

NATURALI.

173

olim vocabatur Justitia Templum, versus est in malorum lernam. Illud porrò acuminis observabis in Romanâ aulâ, quæ, cum sub nascens Evangelium regeretur ab ærumnoso Episcopo, ac ut plurimum Martyre magnâ cum humilitatis atque caritatis fama ad tempora Constantini usque & ulterius, ut Italus auctor Guicciardinus dignissime exhibet, de istis imis principiis in tantum excrevit auctoritatem suo versipelli instituto, ut iste Episcopus indutus sua triplici Corona, quæ il regno ambitiose nominatur ac Comitatus quibusdam Principibus insititiis aut Cardinalibus, initio tantum Parochis, fine armis, folâ fuâ maireia, inesset ac fascinet illustriorem mundi partem. Ubi tamen observandum est quòd istæ Cimmeriæ tenebræ adhucdum pergunt, ficuti qui in latebris occlusi erant, cæcutiunt per aliquod tempus ad lucem prodeuntes, vel ex justissimo Deijudicio, qui à luce abhorrentes finit cæspitare.

Nec credas temperamentum rem esse nauci, cum videas illud in Religionem obrepere, ac in populi duces & Symmystas, qui plebem edocent doctrina ac exemplo, influere ut quam maxime. Nam, qui familiaris erit convictus, solet adscendere pulpitum, ubi res ad Concionatoris indolem tornantur.

Quod

174 DE RELITERONE

Quod videre est præsertim in Meridionalibite Regionibus, ubi, quoniam ingenia incalescunt, sulphurea sunt, pulpita præservida imaginatione reboant, ac vulgo in declamationes vergunt autexorbitant cum theatralibus gesticulationibus, cum in quietis Regionibus sola obtineat ratio, quæ nos placide trahit in assensima. Unde tales populos assectibus instammatos advertas, nec tamen sua dispositionis rationem possunt reddere; quod indicio est Ecclesiasten declamatoris

fe

n

fi

personam fine fructu egisse.

Cùmhæc, quæ jam jam diximus, fefe cuique adprobent, veritas nos audaciores efficit, ut dein afferamus tertie Philosophiam eam fuille que per aliquot facula, melioribus mundi partibus jura dixerit, ac rexerit homines. Tanto desiderio ergà eam tenebantur, iique nasutissimi, ut de Regno in Regnum penetrarent ac maria transfretarent ad illius adyta in Ægypto, in Chaldæâ aut Athenis recludenda; iique Duces, qui Rempublicam administrabant aut exercitibus imperabant, scientias colebant aut saltem Philosophisadmodum favebant. Adeò ut, qui Roma primas in Senatu, Confulatu aut rebus gerundis obtinebant, ad studia reverterenturac sese litteris involvebant, ubi primùm quiescere domi caperant; cam, quam ininfuxerant temperiem libris addicti, ad arma fecum adferebant, ut parum publica à privatà discriminaretur vità. Itaque ea mentis conformatio, que in magnis viris advertebatur, facile diffundebatur ad inferiores & plebem; nam Principis ad nutum totus componitur orbis. Unde Cicero fuo tempore observat illa studia urbem, forum, militiam ubique pervafisse. Potissimum si rite attendamus Philosophiam vicem Religionis quafi obtinuisse apud Ethnicos; undè est quòd Religio Christiana nomine Philosophia adhucdum veniat apud Christianos scriptores. Φιλοσοφών apud Clementem Alexandrinum est eis Thi Bankelav TE OSE eiosA-Ser. Xergiarar Didosepia dicitur apud Eufeb. Hift. Ecclef. 1. 2. c. 13.

Sed heîc eminuit divina Providentia duabus in rebus, quæ nostrum merentur scrutinium. Nam primium videas varias erectas fuisse Philosophorum sectas, que mutuo conflictu nedum dissolverentur, magis ac magis increverunt, ut cognitio de die in diem adolesceret, ac scientize excolerentur, simulque ingenia perpolirentur. quamvis Satyræ \*, magni viri (a), acetiam edicta (b) adversus Philosophiam illiusque

<sup>\*</sup> Vide Perfii Sat. 3. (e) Vide Lactantium p. mihi 282. & 283. (b) Antiochus, item & Romani expulerunt.

176 DE RELIGIONE

ratur. Thales apud Laërtium, & Lactantium, gratias inter cætera agit fortunæ, ott salle, nen sincumbelant, ut notat Lactantius l. 3. cap. 24. Anacharsistamen Philosophis annumeratur. Thales apud Laërtium, & Lactantium, gratias inter cætera agit fortunæ, ott salle, nen s Cap Gag G. Ideòque videas nunc apud degeneres Græcos, ut notat Belon. l. 1. eos, qui Philosophiæ student, excommunicatos haberi.

ill

vi

m

de

Cui rei procul dubio emolumento ac ornamento fuit Philosophica Stoïca, quæ licèt ab aliis vexata hoc saltem obtinuit, ut humanos adsectus plurimum represserit, ac virtutem mentibus insuderit. Nec eorum libros possumus hodierna die legere, quin illum xossuavicora Ethnicismum suspicia-

mus.

Sed & pratereà eò provectum est divinum regimen, ut Epicurei cum sua Philosophia emarcuerint. Nam, quamvis illa secta sue rit illustris, referente Lactantio, que & D. Augustino admodum placuit, antequàm esse Christianus, ut ipsemet consitetur. Nihilominus de memoria hominum obliterata suit, aut, si restaurata suit à maximo viro nupperrimis annis, suis periculosis dogmatis planè enervata suit. Idque duplici de Nomine, quòd ista Philosophia

Numen exterminet, quamvis dicis caussa illud videatur asserere; quodquè insuper providentiam, quæ nobis est Dei manus, de medio expressè tollat. Quod Lucretius clarè docet his versibus l. 1.

Omnium enim per se Divum natura necesse est Immortali avo summa cum pace fruatur, Semota ab nostris rebus, sejunctáque longe; Nam privata dolore omni, privata períclis, Ipsa suis pollens opibus, nibil indiga nostri, Nec bene promeritis capitur, nec tangitur irâ.

Quid? si dicamus quariò superstitionem ipsam esse accensendam numero mediorum, quibus Deus, sapientià suà, utitur ad mundum gubernandum; nihil asseremus quod non sit veritati, ac experientiæ consentaneum. Quippè duo veniunt distinguenda in superstitione, tùm ille Cortex sive cerimoniarum, \* sive satuæ trementisque conscientiæ, quæ nihil non tentat ad Numen pacandum. Quod sanè est sigmentum ac μορμολυκών humanum, quod excogitat

\* Hæc duo concurrebant ad superstitionem. Primò cum ritus ac cerimoniæ extraordinariæ usurpabantur; undè istud præceptum, Ois, mareles no somisouires oisones ra natesa. Vel secundò cum tremor sine caussa aderat: non quasi Deus non timendus, uti parentes; sed quia non timendus hostis instar: Varro apud August, l. 6. de civitate Dei.

fcio

6m

Dec

mu

tion

per

ora

fer

gK

quæque ad cœlos fibi demerendos. Tum verò inclusa in illis tenebrarum anfractibus Religio, quam Dei Religionis ac providentiz sustodis intererat in mundo confervare, ne scilicet sylvesceret, donec ignorantiæ velo amoto, ficut & tempore justitiæ, misericordiæ verò opportunitate tandem admotâ \* illæ caliginis nubes dispellerentur, ac tota illa Religio defecata Christianæ infereretur. Iccirco nolumus denegare, hoc principio præsupposito, Deum paganis, qui in impietatem ruerent ac facrilegia committerent suis ipsis idolis, poenas inflixisse, ad fuam Majestatem clanculum tutandam. Nec vellemus plane derogare historiæ veritaci, que de (a) Brenno Gallorum duce refertur, qui nempe, postquam Delphicum Templum spoliasset, in divinam vindictam incidit manus violentas fibi inferendo, cum suisque periit. Similiaque possemus adferre, nist quòd non suppetit tempus res hujuscemodicommentandi.

Jam verò si pateat Religionem superstitionum acervo immixtam mundum irretisse, tum antiquitus, tum novissimis his temporibus; nec quicquam sieri posse in-

\* Dies stultis mederi folet Cic.

<sup>(</sup>a) Totrida Sacrilegium testantur limina Brennum. Propert.

Ex quo putrescente sonte non mis omnium superstitionum rivuti poterant derivari. Mirum sanè videbitur, quod Cicero nobis narrat in sais Epistolis; illud tamen certissimum, totam illam prudentissimam Rem-M 2 publi-

<sup>\*</sup> Religionis est. Astrologiam judiciariam nosse apud sinas. Baudier. His ukimis sæasis ridicule sese addixerant Astrologia. Prædictum suerar mundum aqua periturum esse anno 1524. idem & prædictum suerat de anno 1630. Petrus de Alliaco Cardinalis. Hieronimus Columbus & Cardanus sata J. Christi in astris detexisse gloriantur.

publicam Romanam conductam aut illusam fuisse putidissima superstitionis sanie, que in vacuum cerebellum possit incidere toto Anticyrarum Helleboro purgandum. Agitur lib. 10. Epistolarum Ep. 12. de Planco Honorando, de Reipublicæ libertate, id est de rebus maximi momenti: recitatis literis , inquit , oblata Religio Cornuto est , pullariorum admonitu, non satis diligenter eum auspiciis operam dedisse. Idque a no. stro collegio comprobatum est. Itaque res est dilata in posterum. Quæ significant omnia terrarum orbis negotia urgentissima impedita ac suspensa hæsisse monitu pullariorum, qui ex incongruo pullorum tripudio dijudicabant, (si Diis placet) nihil tuto posse expediri, ac totam mundi machinam, jubentibus scilicèt pullis, periclitari. Qua quid magis insipidum potest audiri?

E

Nec credas illam superstitionem olim cessâsse ac plane jam abrogatam esse; cum ex oculatis testibus constet illam ad surorem usque in \* Persia, India, Sina ac Vastissimis Orientis Imperiis vigere: cum ne minima quædam negotia audeant illi delusi populi attentare, sive Nova vestimenta adsumant, sive breve iter conficiant, diem in-

<sup>\*</sup> Vide Bernerium in Gassendi epitome, & illius itineribus. De Sina vide Baudier. p. 291.

cipiant aut terminent, quin sua circulatorum oracula religiosissimè attendant. Illa veracissima sunt; nec is sum, qui velim auctorum citatione molem libri adaugere, nec eam nactus sum indolem, quæ gaudeat vitulà aliena arare.

\* Notum est mundum in 30. partes à Brerewood divisum suisse; sed apparet quòd 25. parteis superstitioni totæ immensæ sint, donec lux admoveatur; cæteræ 5. Christianæ, quot superstitiones in Oriente, aut in nostro Occidente, nemo nescit, nec nisi suspirando hæc recitamus. Quidam olim, nunc, hesc, illic superstitioni obsteterunt; sed quid faceres gentibus suo vitio \* ad ludibrium cæcis? res pari passu semper procedunt, usquè dum Deus jusserit diem, ut sub initium mundi, illucescere.

Nec dubitabimus asserere, præsuppositis ils quæ paullò superius diximus, gloriolam quintò non suisse à Deo neglectam, quò, inter homines, suum scopum in regime mundi adsequeretur. Nam illud est principium, quo genus humanum movetur, ac quasi torquetur; ut, si talem stimulum amo-

\* Pag. mihi 199. (a) V. Suet. Jul. cap. 59. Varro: non folum ociofos fed fordidishmos fuisse
Deos ait, si ex eorum & viscerum sterquilioni sua
occuluissent oracula, hominibus ab infanis sacerdotibus manifestanda.

veas, hommes in stipites vertantur. Ac veluti Dei gloria, in cordibus sidelium, usitatum est incentivum, quò, ad sua munia obeunda, indesinenter accenduntur; ità & ille vanitatis sumus apud Romanos aut Græcos omnium, quæ strenuè gerebant, somes erat assiduus, \* Quæque adsirmantur de illis gencibus, quæ ad gloriam aptæ natæ erant, de cæteris dictum velim, hominibus scilicèt inter sese, secundûm gradus tantummodò, disferentibus. Nam majores aut minores hujuscemodi sumi igniculos sovemus, prout magis aut minus sumus politi.

dic

tan

10

pot

ri,

no

po

cra

rei

(a

qu

ca

dice-

Gloria Dei hæc duo in hominum regenitorum cordibus insculpit, ut à vitils abstineant ac sanctive vadant, ac omnia sua proposita dirigant ad Deo placendum ac illius honorem de die in diem promovendum. Duo
pariter observabis in reliquis, quos propria
gloria titillavit. Nam eorum corda superbiæ vela dant, ac, cum deberent in cogitatis suis ad Deum vergere, enituntur suam
adaugere samam, ad illamque, ut suorum
consiliorum scopum collimant. Itaque nihil olim intentatum relinquebant, ut tandem
possent in propatuto statuam ponere. Ac

\* Ideòque veteribus Hydropi comparata rectè Lucilius aquam te credo in animo habere inter cutem.

NATURALK diceres in éo hominis vitam aut falutem fitam esfe, ut, populi adplausu, aliqua lauro obumbrati ad aliquod publicum munus possent adscendere; paterum est monstrari, & dicier bic eft. \* Persius. Nec minorem curam adhibebant, ut fuum nomen possent ad suos posteros propagare. Qui erat aculeus, quo Cicero ilinifque familiareis perpetuè instigabantur; quare Horatius (a) fibiadmodum adulabatur, cum, ad inflar Cycni, posset ad ultimos posteros usquè oden fuam occinere. Plebs quoquè simile hauriebat pulmentum, ac reges in fuis cafulis agebat. Næ illi omneis fatur erant, ut Dei sapientiæ subservirent.

Nec tibi videri debet propudiosum, quòd talia à Deo invehantur machinamenta, ut suum scopum, in mundo gubernando, attingat. Nam, ut medicus suam dexteritatem meliùs exhibet, cum hominem sause ac pravis humoribus ubique scatentem ac laborantem sustinet, ac vitam illi prorogat, quam ubi robustissimum hominum vix ac ne vix quidem ægrotantem cu-

\* Marcus Antonius lib. 6. हे कार्रावेड्डि बस्कान्यित्र विद्यासका विका केपूर्वां वेजन्येक्टर्सका है के कार्रावेडिक, विका सर्वेडिक. विदेशका देशका, विकास हर्वहरू.

(a) Od. 20. l. 2. Stat. sua cuique dies breve & irreparabile tempus omnibus est: sed samam extendere tactis hoc virtutis opus, Virg. l. 10. DE RELIGIONE

rat. Ità & miranda utique est Dei sapientia infinita, quæ, in media vitiorum eluvie, genus humanum ad fuam mentem, ipfo invito, placide invertit. Non effet quod multum suspiceremus Dei regimen, si genus humanum pari vitæ tenore contentum suam ætatem justè inculpatè que ageret, sapientiamque indefinenter coleret. Sed quòd præfractam& indocilem creaturam, peccatis oneratam, criminibus addictam ac rebellem ad fuum præstitutum finem perducat fine ullå labis mixtura, ea est sapientia, quæ omnes no-

stras laudes planè exhaurit.

Si quæ protulimus mundi carcinomata, maximo usui fuerunt Numini ad suum destinatum confilium efficiendum, nemo non videt sexiò Religionem præcipuam apud Deum fuisse rationem hominum promovendi atque ad sese quam proxime admovendi. Si enim perscrutemur rationem, quæ Deum potissimum induxerit ad mundum è nihilo educendum, procul dubio fatebimur sibi propositum fuisse, ut Religionem in eo stabiliret; adeò ut mundus nequeat sine religione stare; illi ipsi fideles, qui hominibus despicatui habentur, sunt generis humani intercessores ac Angeli tutelares. Cumque Ifraëlitæ palantes vogarentur in Arabiæ defertis, ab omnibus derelicti, ac auxilio quali defti-

def

nan

tue

top

illa

affe

nec

VIV

der

co

ra

pre

ac

di

tù

rei

ut

ve

еп

te

tr

dı

qi

nam mundi fustentabant, ac Ægyptum ipsam

tuebantur.

Sed & illa ipfa religio hominibus piis tantoperè est proficua, ut nihil agant, nifi ab illa acti; quoniam obsidet illorum corda ac affectus; ex quo sequitur illos divinè agere necesse esse. Ac veluti nequimus sine corde vivere; ità & impossibile est quin & ex eodem principio omnes actus eliciamus pietati consentaneos. Tria nempè hominum genera occurrunt in exteriori veræ religionis professione ac primum quidem adsunt probi ac fideles viri, qui, sicuti sunt beneficiorum divinorum scopi, ita & ad Deum, quantum in ipsis est, collimant, ut inter Creatorem & creaturamintersit quasi stadium, ubi utrinque ad mutuos amplexus; curritur. Alii verò sunt hypocrita, quibus quàm religio sit emolumento, hincelucet quòd vacui pietate illam faltem ementiantur \* ac fucum obtrudant scilicèt conspicui theatrum adscendunt, ac ludunt Heautontimorumenum; ut qui excrucient sese, in futura vità tragœdiam perpessuri. Sed, ut ut sit, videntur admodum favere personæ, quam induerunt, ac

<sup>\*</sup> Personati vocantur vaeneur Aliano. 1. 2. c. v. sub finem.

DE RELIGIONE ac fovere virtutem quam oderunt \* Tertium genus corum est, qui indifferentes vul- EA gò audiunt, quibus funt adjungendi scelerati, quibus conscientia obdurait. Probus & improbus mutuo fibi funt auxilio: hinc primò probus opitulatur, improbo, fuam fancrimonize lucem fænerando, atque commonendo. Illinc secundò improbus prodest & probo; ut, sicuti in natura, antiperistasi usitatû, frigus circumjacens ignem exacuit:ità & improbi depravatio stimulos addit homini virtutibus addicto. Sed tandem tertiò improbus præmonitusnihil poterit caussarinovissimo die, ac condemnationis sententiam fibi-ipsi pronunciabit; ut Deus sit in omnibus justissimus. Restandem eô redit duos esse virtutis status, alium prapeditum; alium verò exfolutum ac liberum. Hincverò via virtutis est præpedita vitiorum compedibus; ut, cum virtus fit fuis nævis immixta, ità & cum nævis procedere necesse habeat.

Div

I

1

pro du

m

vi

ve

D n fi P

<sup>\*</sup> Curios simulant & bacchanalia vivunt. Et, ut ille ait, hypocrita in verbis Sanctus; in corde vanus; intus Nero, foris Cato; audi, nemo melius; specta, nemo pejus.

## CAPUT DECIMUM-SEXTUM,

.

.

t

Divina peccati permissio intellectu dissicilis; es ratio. Non procedit à decreto; quod variis rationibus resutatur. Male dicitur Deus permissse materiam altionis insusto, non verò formam. Respondetur S. Scriptura locis; ubi criminis actus videtur à Deo prosicisci. Permisso peccandi non est ociosa contemplatio. Quid sis proprie divina in peccatis permissio, stabilitur. Clardsimilitudine explicatur resvulgo intricata. Quomodò privatim Deus dirigat actiones malas. Distincte examinatur quomodò Deut sit insons nobis offerendo peccandi occasiones.

His generalibus regulis, de quibus superiùs, præhabitis, quibus admirandum providentiæ regimen deteximus; deveniendum jam est ad singularia quædam, ut istam materiam absolvamus, ac simul privata providentiæ quasi machinamenta attentè investigemus. Ac primum quidem asserimus Deum peccara in mundo permittere: apud omnes in confesso est. Verum res non videtur è suis difficultatibus extricata, quomodò illa permissio sit intelligenda: quodque adauget diffi-

difficultatem, hæc ratio in caussa est, quòd nullum apud nos adpareat hujusce permissionis vestigium, atque simus Dei viarum nescii. Itaque nobis hesc cautè est procedendum, removendo quæ sese opponunt Dei Sapientiæ, ac statuendo quæ, sine offendicu-

con

tur

ret.

que

cax

fe

mì

fec

im

m

eff

fr

n

lo, illi adscribi possunt.

Primò quæcunque permissio Deo tribuatur in nostris peccatis, non existimandum nobis est illam ab decreto quodam eterno, ut ejus stirpem ac fructum, proficisci. Quod quidem hactenus excogitatum est à magnis viris; quasi nullum adesset malum aut crimen, nisi ad providentiæ nutum. My ylwom, inquam, quodcunque tandem velum possint obducere ad rei invidiam avertendam. Nam, sicuti mirum ac potiùs sceleratum esset, si tabulæ adessent scriptæ, quibus, quocunque tandem modo, prava actio decerneretur, acpersuaderetur: ità non minus propudiofum est, si asseras illam eandem clanculum seu in divino conclavi, intrà privatos quasi parietes, propositam ac determinatam fuisse, ut plebiscitum, tandem aliquandò foras prodituram. Justitiáque Romanarum legum hinc mihi maximè probatur, quòd con-

<sup>\*</sup> Nec homo desertus est, ut desereret, sed ut defereretur deseruit: ad malum quippè ejus prior est voluntas ejus, ad bonum verò ejus prior est voluntas creatoris ejus. Aug. de Civit. Dei 1, 13. c. 15.

confilium malè agendi apud illos plecteretur, notante Servio, \* sicubi resnota fie-

Sed quod magis heîc urget, est scilicet quòd istuddecretum æternum fingitur efficax, quod ut suum finem obtineat, necesse habet. Nam sanè viro sagaci, ac potissimum Deo, competit, ut; cum de fine adsequendo quicquam definit, de mediis illum certô fortiendi consulere debeat, ne improvidus evadat. Quo posito, vides, humanissime lector, Deum, talibus incautis effatis, in omnes pessimarum actionum anfractus descendere, ac nostrarum nequitiarum, ut & latebrarum utcunque involutarum esse participem, ac potius auctorem: quod recitare nobis tantum non horrorem incutit. Nec nobis dicas Deum sibi habere propositum, ut peccatum permittat; à quo tamen abhorret, ut quam maxime. Nam dicam ego; vel Deus attingit finem suum in peccato permittendo; vel ab illo aberrat. Quodcunque dixeris Deum reum feceris, vel criminis, vel temeritatis; quod planè nefarium eft.

Si

<sup>\*</sup> Servius in illud b. Aneid auss omnes immane nefas, ausoque potiti. Illic sunt, inquit loquens de inferis, & qui fecerant & qui conati sunt. Dicit autem secundum Romanum ritum in quo non tantum exitus punitur, sed & voluntas.

## DE RELIGIONE 190

Si verò nobis obtrudas Dei mentem speci tare non farmam actionis, quam vocant, quæque culpabilis est; sed tantum illius materiam quæ entis atque adeò bonialicujus rationem habet; hac quam fint intolerabilia, deinceps examinabimus in antecessum dicentes, quod istud responsum huc redit, Deum quidem peccatum aversari, verbi gratia homicidium, sed tamen, pro sua infinita sapientià, ac bonitate, secretò decemere; velle ac promovere teli cujuldam motionem, quo tandem fit ut per corpus hominis tranfactum illum occidat. Abeat in crucemista furfuraceaac Scholastica Theologia, quæ nihil non putidum Decadfingit.

: Sed quid dicemus, (ut altius, in transverfu, adscendamus,) de istis scriptura locis, abirefertur qu'ed tale quid facinus prosedatà Deo, vet predefinitum fuerit Dei confio; ut Act. 4. 28. Respondemus Deum generation decretum conficere, quod, fi quis peccatum committat poenam luet. Res, qua dein in facris Scripturis determinata fuit, divino decreto correspondet; omnia sibiipsis sunt mutuò congrua, decretum æternum cum veteri ac novo fœdere. verò postmodum sum officium detrectat ac peccat; tunc quidem fequitur decretum, quod consentaneum est generali prædicto; ut into y it hel . . . . . . . . . ifte

ifte

tar pa

no

ilk

eft qu

ut

im

vi

the prævaricator, mensura quadam peccatonum adimpleta, plectatur secundum strictam & antiquam Deilegem. Ut sanè istud
posterius decretum nobis videatur temporale
non æternum, æterno tamen succenturiatum,
illudque obsignans. Dein verò observandum
est ista proposita ac præsinitiones, qualescunque sint, vel æternæ vel ætati congenitæ,
propositam habent pænæinssictionem, quæ,
ut à judice justissimo, optima est, homini
immissa, sive sit peccator, sive peccatoris
vicem sustineat.

Sed pergamus in nostro proposito, ut, quid sit illa tam ventilata permissio, invenire distinctè possimus. Illa neque est, se undo ociosa rerum humanarum in pejus mentium spectatio; sicuti Epicuri \* Dii existimantur extra mundos quieti, nullam mundorum curam gerentes, ne scilicèt laboriosi sua felicitati noceant. Quasi verò Deus cardes ac lanienas interhomines advertat, nec velit illis opitulari. Nam ea osci-

<sup>\*</sup> Alex. 1. de fato vocat Epicuri Deos carris & zorus orme. Lucianus de illis, qui providentiam tollunt, loquens, comparat Deos illos infructuosos personis illis, qui nihil agunt ad sacrum, vel illis patribus, qui Act. 18: 17. Ut quieti sint, patrimonium dant liberis suis administrandum. Vide & Platonem 1. 10. de legib. de tribus impietatis speciebus loquentem; inter quas ea est, quæ providensiam negat.

192 DERELIGIONE

tantia eum redigis in illius plebecuæ numerum, quam ad cuneos sedentem gladiatorum pugna ac cruor oblectabant. Quod nequidem convenit humano principi, qui talia crudelitatis incentiva abrogavit. Idem heîc plane evenit, si in talem opinionem descendamus, (ut & quidam semi-Athei volunt, providentiam Deinegantes, nobis jam refutati;) quod & visum fuit in Gallione Senecz fratre & Achaïo proconsule, qui Sosthenem videbat vapulare, nec quicquam pensi habebat. Hæc nempè negligens spectatio unum ex his tribus necessariò arguit; vel incuriam unà cùm magno despicatu junctam; velinhumanitatem avidis oculis advertentem cæterorum perniciem; vel impotentiam, qua malorum irruptioni mederi non potest. Quz à Deo sunt alienissima; cui competere asseruntipfi Ethnici, ut fit ter optimus maximus vel tolle de medio Deum, vel illi adfigna bonitatem unà cùm infinità patentià conjunctiffimam.

Rectiùs igitur res nostras computabimus, si dicamus hanc permissionem hæc tria complecti in suo ambitu. Deus scilicet peccata seu mala in mundo permittit, idest, primò non impedit, atque adeò non vult impedire, quia constantiæ leges, quas sibi fixit, non intendit mutare, nec mundum inverte-

re

P

q

q

in

lis

de

in

ru

tu

m

an

m be

m D

pr

ci

ill

m

ho

fa

NATURALIO 193 re. Secundo Deus finit res mundanas, ubi peccata scatent, pleno suo alveo fluere: alioqui necessum esset ut terra fieret cœlum, atque homines in Angelos verterentur. terriò Deus dirigit illa ipfa peccata, quæ non impedit, quæque finit graffari. Nec diffimilis est illismedicis, qui, quos humores vident noxios, ad fanitatem hominis placide invertunt. Res exemplo patefiat. Nauclerus quidam suam navem non impedit, quominus ad sibi propositum portum provehatur; finit & illam cum impetu fluminis aut maris fluctu procedere: fed nihilominus ad gubernaculum sedet, ac navem rectà ad suum scopum dirigit.

Verum aliquis nobis fortè regeret aliquid amplius heîc requiri; ut Deus scilicèt in hominis actionem influat, atque eam, sine labe tamen, promoveat, quod volunt quidam maximi viri. Quocircà S. Scriptura manum Deo adscribit in atrocissima \* J. Christi seu proditione, seu cæde. Verum hoc obiter dicam, quòd duo sunt nostræ manus officia; vel ut quodlibet efficiant opus, vel ut illud regulent ac dirigant. Hoc posterius Dei manui est attribuendum, ne alioqui de Deo hominem facias; illudque est desumptum ex familiari loquendi modo veteris sæderis,

N

ubi

\* Act: 4. 18.

a

ò

-

2-

nor Thanks fignificat permissionem una cum directione junctam, ut videre est præfertim, ne alsos textus congeramus, Ex. c, 7. Ezræ v. 9.

Nec diffitemur secundo cum magnis viris occasionem mali seu peccari à providentià præberi atque admover imoxie. Sed hobis Deo inculpate fieri ; quod nondum clare factum eft. Quod fit demonstremus, advertendum est Deuffi; cuique nostrum certum quemdam graffæ gradum fubministrare, quo tentationem effugere valeamus, si velimus. Alioqui, fi Deus nobis vireis denegaret ad tentationem sustinendam, hocasterutrum eveniret, ut vel Dens peccata induceret, qua, fua gratia, noller amovere, vel effemus minus culpabiles, ut qui, prevalente necessario tentatione, in peccatum ineluctabiliter incideremus. Primum officit Dei Sanctitati ac Sapientiæ; Secundum illius caritati atque amori ergà genus humanum. Suppone igitur, ut Chymistæ in suis mysteriis faciunt, Deum nobis indulfiffe octo gradus gratiz atque virium, quibus peccatum feu tentationem possimus eludere; sed & praterea obtulifle peccatoribus 7. gradus tentationis, aut, si velis, octo, ità ut possis tuo ratiocinio έππολάζειν ac prævalere, ut qui scias bonu

adi tur feri pra me

ran rui ipfi

ad fed men nisi

grei alia ciui lex

lum rius puo pla

here

fum

num esse præserendum malo, virtutem vi-

. Si verò tunc temporis inferiori parti vel adfectibus indulgeas ac fuccumbas, id totum, quantum quantum est, tibi ipsi est adscribendum; nec Deo stetit, quominus tuum præstares officium. Nam magnum est discrimen inter hominem , qui tentatur , ac feram verbi gratia leonem, qui cæco impetu mit ad prædam fibi oblatam rapiendam; quod ipsummet exemplum solet in medium produci. Siguidem fera illa bruto motu irritatur ad fuam ferociam vel appetitum placandum, fed homofui juris eft; agxorla habet fuam mentemi, ac optionis fuæ est moderator, nisi ipsi sibi bestia fiat. Sed præter illam refistendi facultatem, quam Deus, sub ingressum tentationis, nobis concessit, duo alia funt, quæ debeant nos impellere ad offidum nostrum ac virtutem; scilicet naturalis lex nobis est implantata, nempè particula divinitatis, que nobis per totum vitæ curriculum, splendet; Dei est monitor, ac vicarius. Sed & insuper nobis in pectore occurrit pudor, honestas, probitas, innumera exempla consuetudine adquisita, quæ nos subtrahere à vitiis ingruentibus possunt. Si ergò obsecundemus occurrenti vitio, næ magistri sumus nequitiarum, ut quibus obsurdescat

N 2

vox gratia, que nos à sordibus retrahit, vox natura, ac vox tandem honesta consuetudinis. Ità ut, in his omnibus, Deus sit justissimus.

nos verò iniquissimi.

Si verò hoc te perplexum habeat, quòd, post tanta virtutis incitamenta, tentatione tamen frangamur, ac fubitò à virtutis tramite recedamus; hujusce rei memento, quòd temperamentum de sua sede adscendit ac invadit Metropolim seu mentem nostram. Si quid intelligimus, id per vitrum coloratum temperamenti clanculum irrepentis discernimus: si quid volumus, id nonnisi temperamenti permissu volumus; imò & memoriæ nostræ continud obtruditur nostrum temperamentum. Ut dicere possis mentem nostram esse temperamenti parelium, ipsique totam esse immersam, ut, nisi ad illius libitum, ut machinamentum, vulgò invertatur atque inflectatur, aut faltem illa peste incrustetur; ac animæ substantia abscondatur aut quasi absorbeatur. Non mirum igitur, quòd illis extraneis adstantibus, gratia, natura defæcata ac probis habitibus, in nostrum peculium scilicet vitiosam temperiem nostram propendeamus.

Unum superest, quod pungit animum, scilicèt Deum, qui periculum tentationis ac peccati prævidet, nobis tamen sciens of-

fert

qu

pri

De

der

qu

no:

fit

dic

tas

Ez

fub

cæ

pu

jan

ber

tix

ber

fit

hu

co

qu

co

fal

fert vel obtrudit illam ipsam occasionem, que apta nata est quasi ad nos irretiendum.

Sed illi maximæ difficultati occurrimus : primum quidem, si attentè consideremus Deum nobiscum constituisse agere alio quidem modo quam cum cæteris creaturis. Has quidem instinctu seu ratione sud gubernat; nos verò nostra propria ratione regit, ut nunc sit tempus liberi arbitrii, quod si de medio tollas, homines in stipites ac statuas vertas, ad motum externum contortus, sicuti Ezechielis currum. Immò verò Deus noluit sub initium creationis liberum arbitrium de cælo fummovere, cùm Angeli, illius impulsu, de suâ sede delapsi sunt. Quòd si Angeli ac beatorum animæ à suo creatore jam non divelluntur suarum facultatum abufu, id quidem non procedit ex eo quòd libero arbitrio careant, sed quòd majori gratiæ lumine interiùs tantoperè edoceantur libera illa arbitria, ut nihil quicquam ea posfit dimovere à fuâ inenarrabili gloriâ.

Sed prætereà secundo observandum est hunc mundum nobis concessum suisse ea conditione, ut nobis esset exercitii minister, quò Deus experimentum faceret utrum ipsi constantes essemus, nec ne. Illudque admittimus, quod à Cicerone dictum est in de consolatione libro, (si verò illius est auctor,)

N 3

DE RELIGIONE quòd Deus nos heic exposuerit quasi in aperto theatro; vifurus utrum flantes pergeremus in variis virtutis certaminibus, quibus fæpè fæpius conflictamur, heic ad palum exercemur, ut ait Seneca, ficuti equites quotidie solent. Hoc vocat in suis characteribus Theophrastus mes pangir ardeiar a mailer, ad statuam se exercere. Si verò hic mundus fit ad nostram probationem institutus, certè Deus à suo scopo aberraret, si nos plane fecuros atqueà labe immunes fecerneret. Cui & hoc addimus tertiò cuilibet occasioni duplicem esse faciem, ipsamque esse sua naturâ bifrontem Janum. Nam, quæ occasio videtur viro nequam pessima, ad ipsum de sede virtutis detrudendum, illa ipsa est optima oportunitas viro probo, qui è contrario suam virtutem adauget. Inimicus admoveatur scelerato; hic vindictam fumet; fed fi in manus probi viri inciderit, hic fuam generofitatem præ se feret, atque suo adversario succurret, Omnia tempora, quæ funt noxia pravæ indolis symptomata, optimam probo viro inducunt crifin, futuræ sanitaris indicium.

> ic. remoble and everying when the security and livelet under the

heeg Sulli see oo e saadalaa ga kaas aan aan da Corres Steen shaa shaa shaa

. 1

.

J

P

1

f

P

7

4

a

. .

t

. 7

. (

tias

infl

### CAPUT DECIMUM-SEPTIMUM.

Deus dirigit in peccato locum, tempus, modum; vide insigne de loco exemplum. Deus tempus, ac durationem peccatorum regit. Caussarevolutionis imperiorum, principum Superbia. Deus & regit peccatorum modum, panas peccatis, innumeris modis, adaptando. Cur Deus heic aliquando ferat peccata. Quid sit proprie Del gloria, explicatur, Quomodo ad illam conferat proborum afflictio. Ultima de consursu divino quastio examinatur. Duo inibi observantur. Nostra ad bonum propensio à Deo est. Quod probatur, & respondetur difficultati. Bona cogitata à Deo esse probatur quatuor aliis rationibus. Deus non concurrit cum pravis actionibus. Refellitur que vulgo allegatur distinctio inter materiam & formam actionis male. Refutatur previus in pravis actibus concursus; ac rationibus Theologorum respondetur. Quomodo tandem Deus concurrat cum bonis, ac malis actionibus.

SEd porrò secundo Deus, pro sua inculpata sapientia, has treis regit circumstantias seu in peccatis permittendis, seu in pænis insligendis, scilicèt locum, tempus una Na cum 200 DE RELIGIONE

cum duratione, tùm & modum, præter occasionem, de qua jam satis disseruimus:
pauca adhuc delibemus, ex quibus liceat de
cæteris conjecturam facere. Locus primò
quasi Dei digito indicatur, ut quod apud
Zachariam \* prædictum suerat de siguli agro,
adimpletum suit in Juda (a). Nec, sine Numine, actum suit quod corpus Jorami (b),
qui à Jehu recenter transsixus suerat, in vineam Nabothi, qui propter eam ipsam oppressus fuerat, conjectum suerit juxtà Jizreelem.

re

ev

po

nu

do

per

pai

pri

lur

pit

ut :

de

tur

ubi

foli

qua

tis

per

tor

cera

pè .

fim

nita

fate

(4

Allo

cum

Curæ & funt Deo secundo tempus, ac duratio peccatorum cum eorum punitione, ut qui ea ad manum habeat. Amalekitæ, qui inhospitales fuerant Israëlitis palabundis, suo tempore pœnas tandem luunt, ubi menfuram fuarum iniquitatum cumulaverunt. Cùmque Deus decrivisset regnum Israëlis à Juda discerpere atque Jeroboamo trahere, cui & prædictum fuerat ab Propheta Abija, Roboamum sinit lascivire atque præturgere sub dominationis illius initium; ac negligentem seniorum confilii committit Juniorum temeritati, qui suâ pervicacià dementati in caussa sunt quod Israëlitæ ad sua tentoria transfugiant, atque ipsum, fine restau-

restaurationis spe, missum faciant. Idque evenit, quoniam in fatis erat, à Deoque pro-

ficiscebatur. \*

Quòd fi ulteriùs inquiramus, quænam potissima est ratio hujuscemodi vicissitudinum, quæ, non fine admiratione, in mundoadvertuntur, hanc esse sæpenumero reperimus superbiam, (a) quæ Deo sese æquiparans illius anathemata fibi accelerat. Übi primum Nabuchodonozor incepit ad coelum ufque extollere, tunc subitò humi repit, brutescere cogitur aut animo hebescere, ut gramine cum cæteris bestiis pascatur. Nec de nihilo est quòd Josephus cum Sacra Scripturâ observat de Herode Agrippa, quòd, ubi concionatus esset ac applausus populi foli Deo competentes passus esset, illius quasi Majestatem suis splendidis paludamentis exhibens, derepente invisibili Dei manu percussus est, à vermibus incredibili cum tormine corrofus. Posteaque regnum dilaceratum à Romanis absorptum fuit. Nempè in regnis evenit, ut in nostris corporibus; fimul ac pervenimus ad ultimum nostræ fanitatis apicem, tunc urgens est periculum, fatentibus medicis, ne in acutissimos mor-

\* 1. Reg. 12. 15.

<sup>(</sup>a) Seneca: sequitur superbos ultot à tergo Deus. Alopus interrogatus quid Deus faceret respondit cum tà phi vyada randrov, ta di ranera vyov.

bos, atque etiam mortem delabamur. Ita & regna, (nec necessium est recentia adferre exempla, quod facile effet,) meditantur quasi perniciem suam, cum omnia ipsis rident, ac ipso suz fortunz pondere ingravescunt. Ubi Delphini caput exerunt, quod & experti sumus, ac pacatè ludunt, Oceanus intra breve spatium tempestate concutitur. Carolus Quintus Germaniæ Imperator, qui gloria erat prætumidus ac videbatur esse omnium suorum desideriorum compos, Africa inauspicato atque probrosè terga vertit. Cumque paratus esset, ut quidem videbatur, ad Germaniam fibi ultimo prælio comparandum adversus Protestantes, tum verd parum abest quin in suorum inimicorum laqueos incidat: adeò ut coactus fit in Belgium effugere; ubi triftitià lauros suas mercescentes corrodebat, ac tandem, ut privatus quidam civis, diem in Hispania obit, in asinorum tumulum sermè detrudendus.

Sed tertiò Deus non est minus mirabilis in variis suis rationibus aut modis, quos adhibet in sue providentiæ gubernamine. Siquidem adaptat ac pænam crimini assimilat; sicuti in quibusdam regnis hoc usu venit, ut supplicia aut castigationes insligantur offensis consentaneæ, arque adeò innumeris

Nab adol cera juste Ead dece fum suan

qual

kitis diris tum cone quif

te A
proc
ipfus

dum jam ratio rum cati in to fe

Det

qua

ris vari

quali modis variantur, ministri tyrannidis Nabuchodonozoris in ignis fornacem treis dolescentes Hebræos concremandos conjecerant. Sed cum ardet Ucalegon, ipsimet, justo judicio, eâdem pæna involvuntur. Fadem fuit norma Romani Imperatoris, qui decernebat ut, qui fumum vendidissent, fumo item perirent. Rex Saulus manum fuam inhibuerat ab exterminandis Amalekitis, qui jamdudum devoti erant numinis diris , contrà expressum Samuelis mandaum, ut qui præter opimas eorum pecudes, condonâsset Regieorum Agago, eique iniquissimo, ut patet ex 1. Sam. 16. Sed evenit ut ipsemet transfigatur ab adolescente Amalekita, qui, de industria Deo ità procurante, manusauxiliatrices mutuaturad ipsum de medio tollendum.

Sed unun hâc in re superest examination, quòd scilicèt in omnibus methodis jam superiùs exhibitis, non possumus ità rationes nostras inire, quin; per tot culparum mæandros, Deum adducamus in pecati societatem. Nam, qui ubique adesta in tot circumstantiis, parùm videtur abesse à peccato; ad quod saltem connivert Deus. Verùm advertendum nobis est Deo quasi duo tribunalia esse erecta; in quibus vario quodam modo administratur justitia,

unum inferius ac subalternum in terris; alterum verò supremum in cœlis. Hesc verò, ut in inferiori tribunali, sæpè injustitia in consilium adhibetur, quoniam Deus non cst solus judex, sed cùm homine ad nesa propenso judicat. Ideòque injustitiam committi necessum est, maximè si advertas Deum conservatoris parteis sibi retinuisse, (quamquàmaliquandò, ad se vindicandum, judicis partes assumat.) Sed cùm deventum erit ad supremum in cœlis tribunal, tùm qui errores commissi fuerant vel caritate, vel indulgentià, vel infirmitate, corrigentur ac resormabuntur ad amussim.

Sed & quartò nobis venit observandum Deum hæc omnia administrare, aut serre ad suam gloriam. Quod, quoniam à cæteris intricatè nobis videtur dictum, elucidatim explicabitur, quantum quidem in nobis erit. Duplex nobis est gloria Dei, alia quæ in cœlis post hanc vitam patesiet; alia verò, quæ nunc in hisce terris elucescit. Prima illa solum sese exeret in cælis, ubi Deum sese immediatè præbebit beatis; nec quicquam commune habet cum hoc præsenti sæculo, in eôque sensu venit intelligendum, quòd Deus antiquitus dixit Mosi, neminem scilicèt posse Deum videre ac simul vivere, scilicèt hâc mortali vità;

quo-

qu

in

ria

mi

pra

fes

do

ſe.

fel

ne

fo

tu

th

fli

fap

m

m

V

m

pa

di

S.

cia

ut

NATURALI. 205

quoniam illa manifestanda solummodò erit in futura vita. Aliquæ tantum illius gloriz seu lucis strictura admota fuerunt à Deo Mosi propitio, tùm quia intimam familiaritatem amice pacti fuerant, tùm quia præludia futuræ vitæ in se susceperat Moses suo 40. dierum jejunio ad cœlitum annar accedente. Ista quidam gloria fese nobis exhibet , nisi enigmatice, id est , fese explicat mentis nostræ oculis, vix ac ne vix quidem, Ædipi more nodos diffolvendo. Deus scilicet nobis nunc videtur, ut Orientis reges, per fenestras ac Clathros.

Sed & alia est Dei gloria in hoc cœli vestibulo, que, quoniam sese præbet spectandam tùm in hoc mundi volumine, sua sapientia, potientia, bonitate, tum in hominis redemptione, sua insuper misericordià, ideò dividi potest in duos ramos, mundi conservationem, ac hominis salutem. Verum unus finis alteri subservit, scilicèt mundi conservatio, altera divinæ gloriæ pars, faluti hominis, quæ est præcipius divinorum operum scopus. Ideoque, cum S. Paulus ait, ut omnia ad Dei gloriam faciamus, hoc, explicatis terminis, intendit, ut, quæcunque fiunt à nobis, in nostris omnibus cogitatis atque actis colliment ad

#### 106 DE REETGTONE

Dei propositum, quod unice spectat ut ab omni peccatorum labe retrahat ac salutem promoveat. Cum verò accidit, (quod & fateor sæpissimè sieri,) ut probi viri à scelleratis opprimantur ac pessundentur, illud quidem videtur obstare mundi conservationi, quæ jam nobis infirmis nutat atque vacillat; unde prodeunt tot murmura, que rimoniæ, atque Lacrymæ. Sed Deus sibi proponit ulteriorem ac potiorem scopum, scilicèt salutem illius hominis, quem, de miserià ac peccato, ad se recipit; ideoque hesc nobis cum Deo sistendum & acquies dum est.

Sed una tandem decantata difficultas fuperest breviter explicanda; Scilicet de concursu divino : quem si in Deo asseramus à noxà planè immunem, rem totam, que frectat divinam providentiam, confecerimus. Quod ut expediamus, has duo funt examinanda, utrum Deus, natura ac ratione duce, in bonis quidem cogitatis ac virtutis actionibus concurrat : ac praterea utrum pari progrediatur pede aut concurrat cum iifdem malis seu cogitationibus, seu actibus. Quæ Theologia nobis adfert argumenta, Heîc seponimus, ac pectoris nostri seu naturæ januam folummodò pulsabimus. primum afferimus Deum in nostris omnibus bonis

m N

de

de

bonis cogitaris at que actibus concurrere; quod fane apud nos in confesso erit; si attente advertamus nos ad mala naturaliter ac sponte nostra propensos esse, ac corruptionis, ut quam maxime \*, amantes effe, ut qui fimus toti ea undique circumfufi. Cui & adde illam cordisnostri malignitatem ab ætate, affuetudine, ac innumeris exemplis incrementaquotidie accepisse. Unde facile est concludere cuilibet judicanti, omnia, qua nobis obveniunt bona, ab alieno feu extraneo principio suam repetere originem. Nisi velisut, quò pleno alveo fluimus, contrario cursu aliò retorqueamur. Quod æquè impossibile eft, ac'fi fluminis impetum, in averfum ipfi motum inflecteremus. : 212 vont and a anstant

Nec est quòd dicas nos ad bonam frugem converti naturalis legis aut nostræ conscientiæ instinctu, seu probà disciplinà à præceptoribus haustà, seu tandem à generosis exemplis, quæ nobis sese quotidiè ingerunt. Ad hæc enim respondemus eam non esse nostram mentem, ut extraordinariis mediis ad virtutem excitemur & edoceamur, & immediate,

ut

<sup>\*</sup> Nec delinquimus tantum, sed usque ad extremum ævi delinquemus. Seneca de clementia c. 6. Notum est in priar mess apartis ab Aristotele providentiæ tribui. Vide & Socratem divine hac de re ratiocinantem in Menone Platonis; qui etiam loquitur de Solu usse virtutem nobis ingenerante.

208 DERELIGIONE

ut revelatione quadam, ad proba quaque adfurgamus aut instigemur. Verum Deus ordinariis utitur mediis, quæ administrat atque procurat ad nos in virtute instituendos, qualia sunt internè lex naturalis præcordis nostris insculpta ac conscientia; externè verò vox præceptorum, parentum, liberorum, unà cum exemplis nobis subministratis ad nos coërcendos. Quæ tamen omnia excitantur,

bi

co

no

па

pa

ftin

eft

ide

tan

teri

fed

qui

tur

atq

cun

nof

aliu

men

offic

Dei

de &

ad ho

mine

ne, ignavia nostra, segnescant.

Sed fecundo illa ad bonum inflexio hincindè apparet, quòd Deus sit prima rerum omnium caussa; reliquæ verò secundæ. Quod venit intelligendum non tantum de reliquis creaturis, cum certum fit Deum aftra fultentare eaque movere; quæ dein suos motus ac effectus varios in rebus sublunaribus impregnant eisque infundunt, sed præsertim de hominis mente, quæ, cum sit exteriorum actuum principium ac origo, fuum impulfum à superiori caussa suscipit. Alioqui dicendum erit hominem, qui tamen mundi præcipuus est incola ac caput, de regula excipiendum esse, ab aliisque creaturis esse heic separandum; ideòque illum esse sui juris, absolutè independentem, in ergastulo suo Monarcham, primam in fuis actionibus cauffam extrà divinæ providenaiæ Provinciam; ac tandem sibi ipsi Deum, & fortunæ suæ arbitrum

Adde insuper tertio quod, ut apud omnes constat, quicquid boni inest ac implantatur, à Deo proficiscatur, quoniam bonum est non folum illius amoriacua, fed & emanatio, ac igniculus ab eo derivatus. Quod pæsertim competit menti nostræ, quæ existimata est divinæ particula auræ\*, cuique est nobilis origo, utpotè cœlestis: cujus ideò curam gerere Deum rationi est consentaneum. Nec ea bona, quæ nobis funt exteriora, boni nomine veniunt apud Veteres(a), fed folum virtus atque illi probitatis fomites, qui in mente nostrà suboriuntur atque foventur. Quodque hanc nostram rationem fulcit atque confirmat, istud est quòd Deus unà cum corpore conservet ac sustineat mentem noftram(b). Verùm illa ipsa sustentatio nihil aliud est quam vivida Dei efficacia, quæ mentis facultates suscitat ac refocillat ad suum officium ritè peragendum. Quid vero? in Dei manibus erimus; nec Deus quicquam

<sup>\*</sup> Quod volebat apud Arrianum Epictetus l. 2. Vide & hac de re Lactantium. (a) Ea vocabantur illis alidoes. (b) Miraris hominem ad Deos ire? Deus ad homines venit, imo (quod propius est) in homines venit. Nulla sine Deo mens bona est. Senec.

efficiet ad virtutem aut vitium iners ac indifferens? hoca Deo maxime alienum est.

P

tt

E

D

20

fu

fe

P

PI

Ca

he

ģ

Pe

in

&

tć

ф

m

PI

pr

ac

Verum quarto in eam sententiam magis ac magis descendemus, si hoc prætereà attendimus Ethnicos existimasse quod omnes motus heroïci ab Numine proficiscantur, natura ipsa hæc sensa dictante; quodque porrò præclara inventa Deo essent accepta referenda, ut quidem contigit Pythagorz\*, qui, ut scribit Apollodorus, trianguli rectis angulis præditi inferius latus continentibus lateribus æquiparari invenit. Nam, ut Deo, qui hanc suggestiffet, gratias ageret, ipsi hecatomben obtulit. Certè quidem illa ipfa sunt extrà communem rerum ordinem posita: sed tamen hoc non impedit quominus dicamus cæteros virtutis seu inventorum gradus inferiores à Deo fonte suam originem repetere: nisi quòd isti igniculi minus perspicui ac senfileis fint. Illa subobscura lux, quæ sub polo incalentibus communicatur, non minusà fole, etsi remotissimo, est quam & illa, quæ inter duos tropicos effunditur. Ita quoque illa, quæ parca manu mentibus inferioris subsellii subministrantur, ab Deo luminis fonte procedit : nam, ut ait Elihu extra Canaanitidis pomæria, ex ipfo naturæ dictamine, spiritus quidem nobis adest, sed omnipoten-

<sup>\*</sup> Diog. Laërt l. 8. de Pythag.

potentis inspiratio nobis intelligentiam largi-

tur; Job. 32.8.

.

1

S

-

i-

1-

Sed hoc ulteriùs parebit quintò, eò quòd Ethnicorum cordibus infitum erat hominem ex se ipso nihil quicquam efficere posse, ubi Deus non adjuvaret. Quapropter precibus ac deprecationibus utebantur. Illis quidem Jovi directis, ut bona obtinerent; his verò suo Væjovi, ut quæ mala formidarent, posfent averruncare: unde illis ufitatum erat hæc adsumere verba, ab Jove principium. Nec Plinius Panegyrin in Trajanum incipit; nifi, pro more suorum popularium, fateatur Deos in limine cujusquam operis esse invocandos. Que fane omnia essent supervacanea, nisi hoc mentibus insedisset divinam gratiam ipsis, in omnibus suis cœptis, esse pernecessariam, ideòque Socrates eò laudibus, insua vita, dignior est, quod diem, immò & sua suscepta omnia à precibus inchoaret; tôque maxime nomine totius Græciæ σ٥-Dollar venit censendus; hac tamen infirmitate notandus, quòd fingulis diebus tripudiaret, eique esset in deliciis.

Quæ cùm ità sint, ut jam diximus, secundum nobis nunc est expediendum, expresse asserendo Deum nullo modo nostræ adesse peccatorum malitiæ, nec cum eis concurrere. Siquidem primò siye dicas cùm Am-

mai

com

mu

ac 1

fiv

juc

cen

om

rav

tan est

rin

ha

ftr

de

fil

ci

q

71

la

f

ma-

brosio peccatum esse legis divina pravarica. tionem, five id voces cum Scholasticis alienationem ab aliena lege recta, fatendum prorsùs est Deum à peccato, ut quam maxime, abesse, necillud, quovistandem modo, suo concursu comitari. Alioqui Deus cum homine prævaricaretur ac non prævaricaretur; que funt aougane. Pravaricaretur quidem, eò quòd promoveret, suis viribus, peccatum, quod quidem fine illius auxilio caput fuum non exereret. Non item pravaricaretur, quòd illud prohibuisset; vel saltem, suo motu sustineret ac clanculum foveret, vel hypocritice, à quo nihilominus, exertà manu ac in propatulo, abhorreret 

Nec est quòd nobis regeras cùm clarissimo viro Heereboord, \* qui inter omnes, quos vidimus, hanc rem optimè tractavit communem viam premendo, quòd Deus ex suo sundo materiam actionis suppeditet, qua crimine vacat, non verò formam seu defectum, qui ab homine solo proficiscitur. Nam hoc subterfugium huc redit, quòd Deus cum homine, concordi animo, paciscitur, ut quidem, verbi gratia, in latrocinio seu homicidio, Deus spondeat se actum furandi aut occidendi promovere, ac

<sup>\*</sup> Lege illius polita Meletemata.

manum in hoc scelere sustinere, nec pro suo conservatoris munere, à nullo famoso crimine desistere; modò tamen homo errorem ac peccatum suscipiat ac in sese derivet. Quafiverò Deus fanctissimus sit Pilato illi nefario judici fimilis, qui, ubi manus suas in innocentiæ testimonium abluit, nefandissimum omnium peccatorum permifit atque procunvit. Certè quidem existimamus illam totam criminosam actionem, quanta quanta eft, culpæ subjacere, quicquid cæteri dixerint; utpotè cui toti defectus tantoperè inhæret ac interfusus est, ut ab illå nequeat abstrahi, ulla metaphysica pracisione, ad Dei tribunal.

Adde quod non possimus mente concipem, ut, quo tempore duo scientissimi actores Deus & homo concurrunt, unus quidem fit infons, alius verò culpabilis; unus fibi totum bonum, quod actui inest, conciliet ac advocet; alius verò totum malum sibi refundat illiusque siat particeps. Ut, st quis telo ad fuum inimicum occidendum col2 linearet, motio quidem nauci effet, fed directio, quæ impetit ac disjicit hominem, foain computum venire necesse habeat. Hæc scilicet, quæ hucusque, Scholasticis id quidem promoventibus, recepta funt, diferia ac veneranda nostra Theologia, quæ bar214 DERBLIGIONE

bariem nescit, removeantur. Qua propter ipsorummet Scholasticorum essata hâc in re maxime approbamus, qui nempe dicunt in co omissionem disserve à peccati commissione; quod illa in desettu sita sit, hæc vero simul

in actuac defectu.

Sed quod magis hâc in doctrina animo nostro horrorem incutit, hoc est secundo quòd
præter istum, quem barbare vocant simultaneum concursum, alium excogitarunt pravium, qui in omnibus actibus seu bonis seu
malis est necessariò prærequisitus. Alioqui,
secundum istorum virorum calculum, hæc
duo suborirentur incommoda, tum quòd
homo, nisi hoc prævertente concursu excitaretur, evaderet immotus stipes aut Marpesia cautes; tum quòd homo, in istis saltem
improbis actibus, esset non caussa secunda,
sed prima; quod ipsis piaculum est, divina
subordinationi contrarium.

Sed prius illud divinæ pietatis est privilegium; nedum illud censeamus incommodum. Nam, si Deum prævium ac excitantem in peccatis esticias, tum homo illum suarum noxarum habet patronum; ut qui numini suo iratus possit cum Adamo dicere se ab socio in peccatum impulsum suisse: eo potiori insuper nomine quòd Eva moraliter suo sermone in illecebras induxerit Adamum;

cùm

cùn

fice

fun

SILIS

men

fig

ut

no

in

ill

P

rum è contrà isti homines velint Deum physee influere in fragilem mentem, qua in lap-

sum suâ sponte subitò ruet.

Secundum incommodum nullius est momenti; tùm quòd primas, secundas, omnes denique parteis homini in peccando ultrò adfignamus, modò divina Sanctitas illibata sit, ut quod dixerint Israelito de Robohamo, nibil commune nobis est cùm Davidis silio, ad nostratentoria, possit homini attribui, scilicèt in peccando illum sese ab Deo sejungere, cùm illoque nullo modo se immiscere. Tum quòd periculum hesc timetur, protinus exploditur dicendo Deum primas parteis sibi assumere, cum facultates largitur nobis, ac dein singulis momentis sustentat: ut sine illà sustentatione non solum veternosi ac inertes inessemus, sed & in nihilum subitò relaberemur.

Verùm & tertia occurrit ratio, quâ concursus ille planè opponitur, quòd scilicèt peccata nostra propriè manant à rostris cogitationibus, ubi, quomodò materia à formá, bonum à desectu possit secerni, nullus video, cùm totus ille actus ad peccatum vertatur; quod potissimum certum ac constans est in blasphemis, in quibus aliquam Deo partiunculam adscribere à blasphemia ipsa proximè abest. Hæc igitur est mens nostra, quod Deus in bonis actibus ac virtute nos prævertat

DE RELIGIONE 216 ac fimul concurrat, ut qui fit omnium bonorum fons atque auctor. Sed in peccatis ac vitiis penitus cessat Deus, ut cui sufficiat vireis ac facultates nostras fovere, ne mundus intereat, aut hebescat: ideoque accedimus Durandi \* fententiæ duplicem esse providentiædivinæ modum, quorum unus versatur circa res, eas promovendo atque efficiendo; qui sanè actuosus ac efficax in Deo est; alius verò de rebus aut contrà res, scilicet peccata, in quibus ceffando Deus dirigit, ac punit, Nec ea facultatum protectio ac sustentatio nobis est odiosa,ut quæ sit similis 🗫 🕫 acu ac fedimento l'illorum pravorum humorum, qui in corporibus retinentur ab doctis medicis, ne ipsa fatiscant; immò fæculæ, illorum auctoritate, sunt semper fovendæ,cum homo nequat sine periculo purissimus esse. Sunt mala quædam in republica, quæ tolerare politicis placet, ne nimio rigore, nisi conniveas, ipía corruat.

of the country of the state of

\* Distinctione 39. Qualt. 3.

## LIBRI

DE

# RELIGIONE NATURALI

PARS SECUNDA.

Ubi de Deo ritè colendo.

# CAPUT PRIMUM.

Deus est adorandus, si intueamur mentis nostra defectus, ac nostram in nihilum propensionem. Deus solus nobis quietem conciliat. Tutius est Deum colere. Pericula, qua enascuntur impiis. Majestas Dei
nostrum exigit cultum; tum & illius insinita attributa. Adorandus Deus ob illius
misericordiam. Non obstat nostro cultui
hac dissicultas, quòd Deus non videatur.



Is, quæ jam in superiori parte exposuimus, præsuppositis, non arduum erit concludere Deum esse debito honore adsiciendum, feu adorandum. Quæ quidem adoratio; feu tota corporis nostri prostratione exterius peragatur, ut usu antiquitus veniebat acadhucdum in quibusdam locis, seu genussexione, aut expansis manibus, nihil aliud nobis esse videtur, quam piorum \* cogitatorum commixtio quædam; nempè timoris, reverentiæ, gaudii, desiderii, gratiarum actionum, supplicis animi, qui sese humillimè prosternit atque annihilat coram Dei solio.

fe a

ped

que

atq

inc

Pre

hile

def

ine

CO

agi

im

qt

TU

CC

V

re

a

t

1

Hunc verò cultum Deo esse tribuendum hinc patet ex attentà inspectione tum mentis nostræ, tùm divinæ naturæ. Si mentem meam accurate introspiciam, hac duo incommoda seu infirmitates advertam me quotidiè urgere aut lateri quasi incumbere, vergentem ad nihilum propensionem, ac simul rerum omnium, quibus caremus, defectum unà cum perpeti desiderio aut appetitu. Siquidem creatura, qua mihi videntur esse ad manum, funt mancipia, quæ ad tempus mihi mutuò contulit Creator, que, cum fint infirma ac egena ex fele, poffunt mihi subtrahi ac revera subtrahuntur post aliquot dies ad supremi Dei libitum. Ut yero supplere possimillos, quibus premor, defectus,

<sup>\*</sup> Cic. ex Plat. Sanctitas est scientia colendorum Deorum.

fectus, aut minilum meum retraham ac suppeditem, ad Numen protinus consugio, quod, in meis desideriis, mini est solatio atque auxilio, quodque meam ad ninilum inclinationem opplet ac satiat sua præsentia. Precibus meis ferventibus Ens summum nihilo acceleranti succurrit; privationi verò aut desideriis opitulatur sons omnium bonorum inexhaustus. Isque ad summum bonum concursus nihil anud est quam illa, de qua

agimus, adoratio.

Dein verd hac duo, in vitæ noftræ curriculo, advertimus, tum continuum amorem, quo ducimur ad quietem, tum & irrequietum animum, qui sub diluculum quasi recurrit. Nihil est in adspectabili rerum naturâ. Quod natum aptum fit ad compescendos illos motus inquietos; immò verò quò magis nos fatigamus, ed majorem lassitudinem pro nostra inolità dispositione contrahimus. Nec Attali divitiæ idoneæ funt ad nos placide oblectandos, nec Salomonis voluptates, quibus affluebat; impediverunt quominus omnibus tandem ad nauseam satiaretur, ut ipse expers testatur. Sed nihilominus, utille princeps Pyrrhus, quietis ergò, indesinenter desudamus: quæ cùm intrà hujusce mundi cancellos non reperiatur, (hucufquè faltem nihil 220 DE RELIGIONE

hil inaudivimus de hujus felicitatis apice, )
illam tandem acquirimus apud Deum, qui,
pro nostro ad illum aditu, nobis ingenerat
gaudium una cum summa pace conjunctum.
Unde videre est quam utilis ac necessarius
humanæ naturæ sit appulsus noster ad Deum;
qui, quò frequentior erit ac repetitus, eò
magis quietam nostram reciprocabimus, ac

qu

fui

ali

tin

ipf

qu

tui

bit

lu

ab

m

D

ni

liu

cu

m

fta

tu

N

ha

ad

ni

po

au

ec

adaugebimus.

Sed &, quam sit prudens ac sagax noster erga Deum amor ac reverentia, seu adoratio, hinc elucescit quòd, si possibile quidem esset cogitatu Numen non esse, nihil tamen nobis periisset ex nostris quotidianis Religionis exercitiis, cum quod illud bona fide præstitissemus, immò & illa mens fuisset ità proficua, ut vitam inculpatam pro nostrà Dei veneratione vixissemus; tùm quòd superflua, in divinis maximè non nocent, ut nobis sunt autores Jureconsulti una cum recta ratione. Si verò adsit Deus, quod nobis nunc est compertissimum, hac duo hinc exoriuntur incommoda, aut malæ cruces. Nam primum nostra impietate nos ipfos orbamus fidelissimo ac infinito amico, quem continuis facrificiis aut officiis debemus nobis indefinenter devincire : vel protectore, qui ubique ad omnigena auxilia præfto est sine cunctatione. Unde est quòd quòd in veteri fœdere legamus Deum cum suis Patriarchis ambulâsse; quod nihil mihi aliud sonat, nisi quód Deus pro suo continuo insluxu ac præsentia sanctimoniam ipsis inderet, ac prætered, quod consequens est, illos prosperitate mactaret atque tutaretur.

at

1.

15

ò

c

er

1-

j-

il

is

î

ſ-

0

m

olà

c

a-

te i-

is

el

i-

ft

Sed porrò quæ inposterum nostra erit orbitas aut horror, si qui Deus ab hominibus ludibrio habitus fuit, impios à se æternum abalienet, aut cruciatibus exagitandos committat? ut, omnibus perpensis, tutius sit ad Deum amice accedere, quam meris illusionibus aut voluptatibus indulgendo ab illius consortio nosmet ipsos secludere. \* Succurrit & altera ratio, quæ nos vehementer moveat ad intimam adorationem Deo præstandam, petita à finistro impiorum eventu, qui per fas ac nefas hoc fæculum agunt. Nam, & si multa nonnunquam adferuntur hac in re exempla ambiguæ ac incertæ fidei, adfunt nihilominus adeò urgentia, ut nihil nisi mera cæcitas vel obstinatio in caussa esse possit, cur ab eis in medium proferendis abstineamus.

Quale est verbi gratia exemplum apud tot auctores decantatum Brenni & Acichorii corumque Sociorum, ut ne similia ad osten-

<sup>\*</sup> Vide Socratem in Phædone.

tationem congeramus, qui stipatus 1 520000 peditibus & 20400. equitibus tentavitDelphicum Templum vastare ac corradere. Verum terræ motu, fulminibus, nive frigore attriti ac profligati ferme funt partim ab fuis hostibus, dein debellati ac confossi funt; partim fame aut panico terrore fuerunt enecati; ac tandem Brennus ipfe in desperationem actus necem sibi intulit. lius verò focius ac reliquiæ belli conficiuntur fame, nive, pervigiliis, ac ubique à gentibus omnibus, ad quas secedebant, trucidantur, ac percunt. Que omnia manifeste oftendunt Deo fuisse cordi corum facrilegium insectari ac plectere. Nec est quòd regeras, quòd Delphicum Templum infami inferviret Oraculo , ac Diaboli potiùs effet penetrale ac tabernaculum: nam Deus non whifcitur Deorum Ethnicorum portenta; fed majestatem suam adsorit illius exercitus impietate tentatam, ac paganorum ineptiisinvolutam.

Si verò jam divinam naturam attentè consideremus, fateri cogimur nostram adorationem illi esse sartam tectamque servandam. Ac primim illius Majestas tale à nobis exigit obsequium, accultum, ut que ex sese apta nata sit ad nostram impietatem excutiendam, quoniam terrorem nobis in-

jicit,

picit

2111

fub

fer

fen

int

po

ta

q

nicit, vel in admirationem nos rapit: que ambo à tremulo nostro animo postulant fubmissam ac devotam mentem. Unde observare est quod, cum plebs Israelitica Mosem de Dei consortio divinum ac radiantem intueretur, mortalitatis exuvias quasi deposuisse illum crederet, ac perterrita esset. Ac simile vero est Deum istas lucis stricturas suo servo indulsisse, ut plebem reluctantem fisteret, ac Mosi auctoritatem conciliaret. Eandemque ob caussam discipuli, qui fuper Ithabyrio Jesu Christi transfigurationi unà cùm Mose ac Elià colloquentis intererant, prostrati subitò jacent ad tale spectaculum, quod coelestis gloriz erat quafi effigies. Ac videmus S. Joannem sese humillime incurvaffe coram Angelo, ed quòd aliquid fulgoris fecum de cœlo attuliffet, ac Dei Majestatem imitaretur. Es ipsa Polycarpi majestas reverentiam incussit militibus, qui eum ad martyrium rapere intendebant. Ipsique, qui homines in Deos transformant, solent illos gloriosa aut lumine astutè circumvestire, ut mortalium devotionem credulam inescent ac decipiant. Suppone ergò quòd velum subtraheretur, ac cœlum unà cùm totà illius glorià immensa oculis hominum reseraretur, nullus dubito, sepositis etiam aliis rationibus, quin ho-

### DE RELIGIONE

homines prosternent ac obvolverent sele supplices, nec ullus effet, qui cultum fuum recufaret.

Verum, præter illam infinitam Dei Majestatem, illi insunt attributa, quæ nostram admirationem magis ac magis fovent. Certè quidem apud homines magna afficimus veneratione eos, qui suis dotibus cæteros antecellunt. Quamquam ea est nostra infirmitas, ut plurimis scateamus nævis, adeò ut verbi gratia centum defectus vix possimus compensare aut emendare unica eâque purissima virtute, quæ & circumstantiis parum sanis circumdatur, ut quidem adverteremus, si nobis ad corda hominum pateret aditus. Sed quæ funt in Deo, non folum à labe aut spurcitie qualicunque abhorrent: Sed prætered funt infinita. Undè facile est elicere illum nobis esse adorandum: quod Porphyrio notum fuit, qui afseruit Deo esse offerenda sacrificia etiam ob illius solam unegozin. Sed alia premimur ratione, quæ nos compellat ad debitum Dei cultum ac honorem, quòd videlicèt illa divina attributa non fint mera ac vacua spectacula; verum ar cam ac intimam relationem ad creaturas habent, ac præcipuè heîc in computum veniet misericordia seu beneficentia divina, quâ nos nostraque nobis ipsis largi-

tur']

adve tia i

ceni

ex e posi

affic

exp

mat

GI

TUT

**fup** hit

nu

un mi

ne

pe

qu uf

ne

CC

pl

al

tur Deus. Quocircà vulgò in veteri fœdere advertimus quod 700 & non benevolenia ac veritas simul jungantur ad nos docendum quod si Deus est beneficus, id fit ex eo quod fuam veritatem ergà nos interposuit seu fidelitatem ad nos suis beneficiis afficiendos. Ea verò beneficia nobis erunt explorata, si advertamus Deum sua plasmaticâ manu nostrum luteum corpus indulfisse ac mentem insuffasse, ista extrema mirum in modum concatenando. Verum insuper nos de nihilo singulis momentis retrahit; aded ut illius conservatio sit continuum miraculum, nec nobis datum fit de uno momento in aliud transire fine Dei permissu aut omnipotenti illius manu: immò ne ulla quidem cogitatio nobis obvenit, nis perpeti Dei impulsu. Cætera verd bona, quæ nobis adfunt ad nostrum quotidianum usum, effluunt ex illâ primæva benedictione, quâ Numen in nostri gratiam imprægnavit omneis creaturas, quamque pro sua constantia nobis propagat. Mens ac corpus nostrum simul juncta componunt ædificium, quod invisibili manui adhærescit, ab eaque pendet; ità ut, si Dei influxus aliquantisper supersedeat, tota ista machina fubità diffolutione ruat ac diffipetur. Immò verò, si Dei detrectemus imperium, ful226 DERELTOIDNE

fulmen illi præsto est, quo nostram insidelitatem ulcisci possit. Quocircà proclive est exindè asserve nostram adorationem, seu sponte in memoriam beneficiorum, seu invitò ad fulgura trepidando esse Deo tribuendam.

ter

fur

me

fua

mu

fua

nei

Ve

Nec annosa ista difficultas nos morari debet, quòd câm Deum oculis nostris non videamus, (scilicet ad instar Israelitarum sensus fidei nostræ testes esse jubemus) arduum est à nobis impetrare, ut illum credamus. Nam hoc primum dicimus oculos nostros proprie non videre ; illudque vererem esle nostrum errorem ? fola mens nostra est, quæ videt, concipit, judicat. Nam, fi exanimemur, vel etiam mens profunda meditatione defigatur, oculi nostri nihil intuentur nulliusque sensationis sunt conscii; funguntur tantummodò speculorum officio, quæ, ubi lumine quodam sunt excitata ac impulsa, tum demum reflectunt ad mentem; quæ nervorum opticorum motione ac animalium spirituum concita ad fenestras quasi advolat & ad prætercurrentia objecta ratiocinatur. Immo ulterius progredimur ac monemus, quod cum externa objecta sese spectanda præbent, illa non fint tam connaturalia menti nostræ, ut potè corporea ac prorsus disparata, quam immatemateriale objectum, quod quò magis à materiale objectum, quod quò magis à materia abelt, ut Deus, eò majorem sui sensum nostræ menti præbet, eamque sua immensitate, ut quod maximè, pulsat ac persuadet. Quòd si ratiocinii exercitium adhibeatur ad Numen comperiendum, id summum naturæ nostræ privilegium est, quo Deus à belluis nos separavit; immò & in cæteris notitiis homines essent bruti, nisi suas, quas indidit Creator, in rebus discernendis excitarent facultates.

#### CAPUT SECUNDUM.

Vera pietas non sita est in externis ceremoniis.

Religio valde distat à πολιτεία, ideóque debet esse sincera. Est merus jocus since interna pietate. Nostra vita nibil aliud est nisi comadia sine nostro interiori cultu. Idque probatur tum ex Dei natura, tum ex paganorum dictis. Illa sincera devotio est conformis nostri corporis machinamento. Hypocrisis est perjurium, quòd tutius sit consteri nostra peccata Deo quam homini; ac probatur. Incommoda que emergunt homini, si ea consitearis.

Hæc, quæ superius jam declaravimus, de verâ adorationis naturâ, nos planè P 2 con·

DERELIGIONE 228 convincunt\*. Nihilominus, cum fincera pietas pro more vilescat aut in ludum vertatur, non committam ut hanc relinquam intactam. Quam ut probemus esse pernecessariam, fic procedimus. Primum quidem ceremoniæ à rei substantia sunt discriminanda; alioqui vita nostra potissimum in rebus divinis, esset nisi mera pompa ac ludibrium. Ut fi quis Legarus ad fummum Imperatorem missus, magno cum apparatu ad illum accederet, dona afferret, & ad Baon Nixon Dinjun admitteretur: ac continuò fileret & prætermitteret ea que haberet in mandatis; hec quàm essent insulsa, nemo non videt. lia præstaret qui Religionis cortici adhæreret, legatos scilicet amandaret suis precibus in cœlum, & omnia quæ ad Religionem spec-

fpe

ter

qu

tio

ani

10

fta:

ac

reg

V1C

bu

riu

du

ne

ma

D

qu

m

fcc

ef

ne

cì

ci

P

y

\* Optime de hâc interiori sanctimonia veteres, quorum pauca heic subjungimus. Assuefacere te debes, inquit Marcus Imperator lib. 3. ea solum cogitare, de quibus si quis repente te interroget, quid nunc cogitas? libere statim possis respondere, hoc & illud; ut ex iis continuò siat manifestum, omnia in te simplicia esse & mitia, & animanti ad communionem nato convenienta: qui omnia spernat ad voluptatem spectantia. Marcus Tullius in 3. de officiis ea deliberanda omnino non sunt in quibus est turpis ipsa deliberatio: atque etiam in omni deliberatione celandi atque occultandi, spes opinioque removenda est. Seneca: sic vive cum hominibus tanquam Deus videat, sic loquere cum Deo, tanquam homines audiant.

spectant, exterius usurpant; verum de cætero eorum, quæ conscientium urgent atque pungunt, minus sunt solliciti aut silentio premunt, aut saltem, quod idem est,
animum ad id non advertunt.

Sed porrò jam indè à multo tempore ndireia ab Religione immane quantum difat, fiquidem hoc usu valet apud Aulicos ac Magnates, quòd qui nequit dissimulare, regnare nesciat. Quod quidem maxime hinc videtur proficisci, tum quòd arcanum in rebus maximi momenti est adprime necessarium: Eft & fidelituta filentio merces; tum quòd mortales seu infirmitate seu malitià alii aliis diffidere soleant. Quæ si in Religione obtineant, næ de illå est prorsus conclamatum: nam si rotunde te non geras coram Deo, vel in illius diffidentiam concedis, quod magnam inurit injuriam illius fupremæ benignitati, vel cordis tui dedecus abscondis, quantum in te est, quod abhorret ab illius omniscientia.

Immò verò illa exterior Religio nihil aliud est quàm jocus atque comœdia, ubi homines personarum vicem sustinent, ubique, cùm in scenam prodeunt, Camillos, Fabricios, Catones singunt. Verùm eodem tempore, quo Catones simulant, bacchanalia vivunt atque corda vitiis cooperta circumse-

runt; quæ evidentissime parent oculis Dei, qui auditoris partels agit, qui que en ista piet turata pigmenta irridet atque tabulis suis inssertida, ut hinc concludere necesse habeas, vel homines ità malè feriatos Deum in hominis subsellium demittere, quod sanè est illius naturam pervertere, vel potius illi illudere, quod patientiam illius tandem aliquandò in

furorem vertet.

Quod ut elucescat magis ac magis, observandum est istos mendaces in Religione homines eos esfe, qui nomine Hypocritarum vulgò veniunt; quæ vox quidem nihil aliud fonat, quam perfonam aut comædum, ut jam demonstrayi. Cui porrò mimo ac gesticulationi hocaccidit vitium, quòd qui volunt probiabique fuco videri, fibi ipfi diffimileis aliam in fuis latibulis vitam agunt. Quid infaniæ istud est, quod cum desideres bonisadscribi, illud non sis interios, quod exterius magno cum labore oftentas? Ideòque D. Chryfostomus in Marthaum hoc non indiligenter observat, quod noster legislator, ubi primum suis minis aperit delinquentibus inferos, illas intentat minas adversus Hypocritas. Quod è-contrà occafionem dedit J. Christi dicto seu, si malis, traditioni, qua Dominus afferebat tunc fore

nof

nof

refp

ciat

quà

cio

not

cui

qu

mı

fer

bi

NATHERALE

22.1

nostram vitam beatam, cum nempe exterior noster habitus interioriaptè conveniret atque responderet. Huicin confirmationem adjiciatur, quòd nemo est, qui non optet ut quam maxime haberi fincerus. Cui rei indicio est quòd quisque id aliis conetur persuadere, quodque oppositus character infamize notâ hominem afficiat. Immò minima mendacii aut infinceritatis labecula reliquum vitæ curriculum aliquo opprobrio adspergit. Et quò ulterius ad superiora sæcula retrocedimus, aut inquirimus, in vitam populorum seu Orientis seu Occidentis, ubi natura sese cum genuina sua simplicitate explicat, videbimus illas gentes fumma gaudere finceriwer a mitog or a self innimulia a se i po

Hie candor debet præsertim in Religione obtinere, hâc potissimum ratione, quòd cùm Deus sit mens, mente quoque illum adire necesse habemus; tùm quòd Deus illi adsit præsens, tùm quòd meliorem nostri partem debeamus ipsi offerre, scilicet animum, qui solus nos à belluis magnis parasangis dissepit, quique Veteribus homo audiebat, corpore insuper habito nec in hominis computum veniente. Corpus in nostra ergà Deum pietate concessum nobis est, hinc ut purum putum tentorium, quò concusso mens nostra, Dei adytum, excitaretur ad veram P 4 devo-

devotionem; instrumentum scilicet est quo in nostris ad Deum alloquiis utimur; illinc ut exempla nostræ pietatis cæteris instillemus; nam ea est nostra vita, ut sine spectaculis langueamus. Huic nostræ assertioni manus dederunt desæcati Pagani, qui hece nobis sunt audiendi: nam \* Cato sic suam instituit Religionem, ut, si Dens sit animus, uti quidem carmina dicebant, credere illum esse pur à mente colendum. (a)

me

tia

qu

no

tic

m

rai

ca

ta

tů

&

D

m

D

5

ti

n

9

n

Natura quoque ac nostrum machinamentum prorsus adversatur huic Religionis mendacio aut hypocrisi, quoniam hæc nihil aliud est, quam perpetua ac insana contradictio. Mens nostra Religionis objectis incipit moveri atque illuminari: hæc verò postmodum suam lucem cum voluntate communicat eamque in amorem incendit: quæ demum animaleis spiritus dispensat atque immittit per innumeros canalículos ad exteriora membra, ut superiori mentis auctoritati obediant, atque suo sungantur ossicio. Quod com-

\* Veteres Deum vocabant auss. Vide & que dicat Lact. 1. 1. c. 5. citans & Ciceronem, qui paria dicit in prim. Tusc. quæst.

(a) Socrat. apud Plat. lib. de votis sub finem: dende ar ein, inquit, eis meis ta duen it tas Duoiau Staßkinovon hum oi hol and un neds the Yuxlu, an ms on en dienes tulkan. Porphyrius are sinxus. 1. 2. to dauuinion uano neds to tul Judinan in tas Judinan manifes bainan.

NATURABI

233

mercium fi amoveas, ac mens diversa fentiat, feclufa a corporis contorfione aut gestibus, utique naturæ leges violas, tibi Deoque injurius. Le ca alla illano muneration mun

0

i

C

Demiror etiam quod homines animum non advertant, in nugis suæ dissimulationis Deo divendendis, se pænas ipsiusmet perjurii luituros esse. Nam quid juamentum est nisi divini nominis advocacatio, coram quo de nostrà in dictis veracitate testamur? verum, cum falsa afferimus tum demum perjurium committimus. Quod & idem præstamus in nostro Dei cultu, cum Deum præfentem alloquimur ac illi obtestamur aut spondemus solennem in modum nofram fidelitatem. Verum fi præterea quæ Deo declaravimus, nostrum verbum infringamus acaliud iter incedamus, nostunc perprio teneri necesse est: Unde & existimamus istos nefarios homines poenis intolerandis esse obnoxios, ut qui debeant accenseri illis secretis hostibus aut proditoribus, qui vulgò inclementiùs excipiuntur aut mulcitantur, quàmilli, qui aperto Marte pugnant.

Hoc tamen incommodum videtur indè fequi ex nostrà in Deum sinceritate, quòd necesse habeamus fœtidam nostram vitam ac nævos ipsi aperire, qui, cum naturæ sit puriffi-

DERBLIGIONE rissimæ, vindicabit hominum noxas: quòdque fatius effet mortalibus nobis simillimis corculum nostrum patefacere, ut infirmitatum nostrarum conscii illis pro sua auctoritate faciliùs parcant. Verum hinc quam plurimæ emergunt difficultates insuperabiles: nàm primo fi resapud hominum tribunal peragantur, aut confiteri apud illos nostra peccata cogamur, tum illos utpote fragileis, vel in nostri imitationem trahemus, quod injustumac obscænum est, vel, si in sua virtute perstent, illoshorrore vitæ nostræinos fendiculum injiciemus. \* Quodintellectum fanè velim de peccatorum minutiis particulatim enumeratis alioqui in confilium vel for latium ea generatim effundere possumus. Sed prætereà fecundo non facile est omneis no Aros laplus exacte enumerare, in quos, in trà diei curriculum, incidimus, nedum ut possimus omnes circumstantias nostrarum noxarum jam inde à multis mensibus perpetratarum in memoriam revocare. Nos quidem fatemur nos non posse meminisse omnium, quæ una quidem die contigerunt aut cogitata funt, etiamfi omnes meos nervos intendam ad omnia mea cogitata in ordinem digerenda. Si verò omittamus nonnulla, quod fanè proclive est ob multas intercurrentes per-

MLP

erva

ocio

omi

con

bus:

tion

pas 1

las f

pace

nam

affi

mus

niæ

dia.

nien

hm

u i

nes:

Res

var

inte

affe

niæ Pro

vus

C. 3

ta,

tur-

<sup>\*</sup> Vide hac de re Socratem Hift; Ecclef. 1. 5. c. 19.

is

.

harbationes nostras, quisnon evidenter ob, grvat nosnon posse absolvi à peccatis, quæ ocio nostro non declaravimus? quodlibet omissum peccatum ad nostrum interitum conferrepoteft; ficut in criminibus, à quibus absoluti sumus per nostri principis relaxationem, evenit ut condemnationem acpœas subeamus, si quasdam circumstantias misas fecimus.

Verum \* tertib hoc addamus, quod cum ncem à Deo precamur, tunc verò condommur, vel non. Si non condonamur, in affum centies ac centies homines follicitabimus, ut nobis parcant; omnes corum veiz meræ erunt decipulæ vel ficulnea remea. Sirvero condonamur, tunc superveiens hominum condonatio parum emoamenti nobis adferet, nisi hoc utique senwintelligas quod nobis funt folatio hominesi, ut præcones qui accepto propitio Regis diplomate id legunt coram prævaricatoribus. Si verò adfirmes hominum interventum esse necessarium, ut veniam Dei assequamur, illud utique idem est, ac si dice-

<sup>\*</sup> Leo primus ep. 9. apud Deum nullas patitur veniæ moras vera conversio, dicente Spiritu Dei per Prophetam, cum conversus ingemueris, tum salsus eris. Bellarminus citat illum 1. 2. de poenitent. at juxtà cum continuò remitti gratis peccata, etiam antequam absolutio sacerdotalis accedata

ceres, quod postquam princeps mein gratiam admissset, nihil tamen adhuc confecis sem, donec illius subditus mihi pro sua in-

red

ho

tia

Sec

off

fe

fin

ve

Cra

qu

rec

du

tie

TH

co

tu

at

dulgentia peperciffet. o o oog motimo

Adde superioribus, quod nostra confesfio apud homines fæpenumerò non posse præstari, cum scilicer ab eorum consorno femoti sumus; absurdum verò esset asserere tùm eorum absentiam, quæ nobis vitari non potest, apud Deum nobis fore exitio. Nec nobis formidanda est sanctissima Dei natura, quandoquidem illius innata miscricordia noftræ pietati calcar atque incrementum addit. Apud mortaleis ut Judices sedentes, m est confessi causa tuenda rei; verum apud Deum optime dictum fuit nostram confesfionem gradum esse ad veniam obtinendam Etre vera Deus ut hominum conservator a pater semper existimatus suit; quæ ipsa ide in misericordiæ spem nos advocat. Scilier naturam abolemus, cujus Deus est auctor, cùm abillius tramite aberramus ac in peccatum incidimus; verum si illam vitiosam vitam abrumpamus, tunc ordinem ac naturam

<sup>\*</sup> Greg. in Pf. 32. attende quanta sit indulgentiz vitalis velocitas; quanta misericordiz Dei commendatio, ut consitentis desiderium comitetur venia antequam ad cruciatum perveniat ponitentia. Antè remissio ad cor perveniat, quam consessio in vocem erumpit.

### NATURAL I.

F. F.

no ef-

10

re

n

ec

1

0-

d.

t#

id

1

Ď.

C

ca

eiz neain 237

redintegramus; quod quidem conservatori hominum erit acceptissimum, ac illius gratiam nobis conciliabit.

Verum, quoniam in cultu, quem Deo offerimus, videmus homines vulgo caussari, se libero arbitrio carere ad illum sponte ac sincerè honorandum atque amandum; tum verò religionem suis gaudere mysteriis ac sa-tramentis, uti quidem loquebantur Veteres, quæ eam arduam ac inaccessam hominibus reddant; ideoque operæ pretium erit ut hæc duo attentè examinemus, quid nobis sis sentiendum de mentis nostra facultatibus, es pratereà religionem esse prorsus naturalem atque rationi consentaneam. Quod & probabimus contrà illusiones ac hominum sigmenta, intuendo harum duarum religionum Judaïcæ atque Christianæ naturam.



## CAPUT TERTIUM.

CON

ipfi tis,

pe

VIO

bat

tata

tue

cor

mu tot

mu feu

& tus

no

po VO

an de

in

Il

fe

tr

fe

Nobis inest libertas. Quatuor heic examinanda. Quid hactenus existimatum sit de no. fird mente. Quod facultates ejus sint indifincte. Quodque unica tantum fit, probatur, Oftenditur quid fit discriminis inter voces intellectus ac voluntatis. Inquiritur guomodo intellectus pracedat voluntatem, vel voluntas intellectum. Quidfit liberum arbitrium. Indifferentia non est de illius effentid. Non folum coactio, fed etiam necessitas qualiscunque à libero arbitrio remevetur. Liberum arbitrium probatur trie busrationibus. Respondetur dissicultatide ductaex divinis decretis, restant of nett

NEmo est, quant ùm quidem novimus, qui non fateatur sibi innatam & insitam esse libertatem, seu liberum arbitrium. Immò & fumus omnes seu'assertores, seu mancipia nostræ libertatis. Stoïci, qui mihi videntur fato ut glebæ addicti, suum habuere aungenor, nec existimamus quòd Manichæi exterminassent in suis singulis actibus liberum arbitrium, quamvis id negaverint in præcipuis vitæ suæ motibus. Cum igitur legimus quòd omnia fato regenda comcommitterentur ac, quasi secretis catenis, ipsi adhærescerent illud, ex poëtarum scriptis, notum mihi videtur quod tale regimen spectaret nostræ vitæ exitum, quæ vel brevior vel longior ad illius libitum concredebatur.

Sed hucusquè (fateborenim) nostra cogitata suere consus, nec quicquam certi statuere potuimus, donec conclave nostrum consuluimus, ubi calculum nobiscum initmus post excussium aliorum jugum. Ut res tota pateat, hæc quatuor examini subjiciemus. Primò quæ sit historia mentis nostræ, seu ejus facultatum. Secundò an intellectus & voluntas sint distincta. Tertiò an intellectus præeat voluntati, aut voluntas intellectui. Quartò quid sit liberum arbitrium, & an nobis insit.

Primò mentis nostræ historiam sic instituam. Primò jàm indè à diuturno tempore existimatum suit quòd intellectus &
voluntas inter sese distincta essent, quamvis
amicam societatem secum inirent pacto sœdere: ità tamen ut intellectus lucem præbens
in suas parteis tandem traheret voluntatem.
Ille scilicèt ut Cliens rationes in medium profert, illuminat excitatque, donec voluntas
tribunali insidens assentitur ac in intellectus
sententiam descendit. Sed posteà secundò

246 DE RELIGIONE

eautius rest peracta est, atque deliberatum fuit quod non-solum in suturum in una sede manerent; sed quod unam eandemque mentis essentiam indivulso nexu essicerent. Nihilominus resin ambiguo hactenus suit, &, veluti anteà, intellectus suo sungebatur munere, sicut & voluntas, quasi res suissent distinctæ ut nomine, sic & facultatibus.

14

q

m

per

fur

tus

tiò

lun

inc

tate

mis

lun

telle

Verum tandem tertio res huc devolvitur. fi rite attendatur , intellectus & voluntas , ut quidem persuasi sumus, funt una eademque facultas : quod probatum imus his tribus rationibus. Primo quoniam plane fum confcius, longo examine peracto, quòd una facultas res suas in mente mea pertractet; net dubium est quin cæteri eandem persentiscant experientiam, nifi velimus res multiplicare, quod ridiculum semper visum est tum Theologis tùm philosophis. Secundò cum mens nostra ab omnibus, nemine diffitente, simplicissima existimetur, consentaneum est tum rationi, tum rerum naturæ, ut deinceps afferamus unam esse facultatem, quæ variorum actuum sit nobis principium. Quod preterea sic evidentur confirmo. Vel facultates ista, scilicet intellectus & voluntas, sunt modi, vel substantiæ, nullum est medium inter hæc duo: fi modi, anima nostra ni effet nisi accidens, ut quæ ex solis istis consiftat hap is cultatibus. Si tales facultates fint subfantize becessimest intervel fint dux parteis ejuscementimes, quod est deridiculum, vel urtandem coëant ad unicam simplicem naturam conficiendam.

Quodnam tandem, aies, erit discrimen inter ista duo, quæ intellectus & voluntas vulgò vocantur; istud scilicet quod utique insesenullum est; quod Intellectus res generatim intucatur, voluntas verd privatim atque applicative; ac potius voluntas est intellectus complicatus ac nobis ipsis admotus. Sicuti nullum est discrimen, nisi respectu modi, inter hominem quigratum quid adspectat, eundemque hominem qui excurrit illudque amplectitur. Intellectus testatur rem esse utilem, gratam; sed posteà concludit, illaetiam mihi conducit; adeò ut totum sic perficiatur argumentum in nostro pectore: fummum bonum est amandum, ait intellectus; Ergo & id amabo, adjicit ille.

His præsuppositis, disquirendum est tertiè utrum intellectus voluntati præeat, an voluntas intellectui? Prius quidem apud omnes
inconcussa res erat, quòd intellectus voluntatem antecederet nostram; sed his novissimis diebus creditum tandem suit quod voluntas primas obtineret, secundas verò intellectus noster. Sed, cum nullum sit pe-

ricu-

DE RELIGIONE riculum ut unumalteri fuccenfeat ful emque adfignata fede, dicimus quod modo intel lectus, modo volumas antecedar y drae ful ceptà distinctione; Side bono quodam fin gulari, cujus natura fit dubia, agaturituno quidem intellectus inquirit ac forutatur rationes amandi, quibus tandem repertisvoluntas pediffequa ruit in amplexus & amat. Sed fi quæstio vertatur in supremum & un versale bonum, nullus dubito quin voluntas sæpenumero antecedat intellectum, quo niam illud colimus atque amamus, quali προληψει atque imperu naturæ. Ubi nempè illud nominatur, apti nati fumus , fine examine, ad illud amplectendum. Necdicas quod voluntas est rationalis appetitus, quodque nunquam fertur caco impetu. Nam addimus quòd, quamvis fummum bonum nullo præhabito ratiocinio amemus, nihilominus observandum est quòd jam inde teneris illius excellentia simus imbuti ac pramuniti, ut necessum non sit ut novas hac de re acquiramus ideas. His de caussis existimamus quòd intellectus fuis præcipuè fungetur partibus in hâc vita; voluntas verò infutura, quoniam caritas in nobis ardebit ut

n

lu

V

le

lu

m

te

qı

no

ra

qt

fi:

áp

VI

an

ari

tai

ce

m

ñe

qu

Si verò jam quarid quæratur quid fit liberum arbitrium, respondebimus quòd nihil aliud

quam maxime.

NATURALI

243

aliud est quam privilegium naturale mentis nostre, quo libere omnia volumus, aut nolumus. Ab libero arbitrio igitur fecludimus vel coactionem, vel brutum impetum qualemcunque, ut quiratione ducamur, à belluis alieni, vel catenas in regia nostra ignoremus, ferocium tyrannorum infultus irridentes il omnes hâc de re conveniunt. Sed quam plurimi dicunt liberum arbitrium fitum effe in indifferentid feu lospporia, qua nostra voluntas, propositis etiam hinc indè rationibus potest suspensa remanere, nihil quicquam amplectens, immô & in contranam partem ad libitum propendens. animadvertendum est quod indifferentia non est de essentia liberi nostri arbitrii, cum sæpissime libere volumus aut nolumus, nostra indifferentia nullo modo in confilium adhibità. Sed potius hoc mihi evidentissimum videtur quod indifferentia est suspensio, aut anxietas mentis, quæ cohibet actum liberi arbitrii; veletiam libertatis nostræ morbus, que nihil efficit vel propter mentis hebetudinem, vel illius ignorantiam, aut tandem ofcitantiam & distractionem. Cur verbi gratia incertus hæreo an conficiam iter vel non Romam, hoc fane hinc proficifcitur quod rationes utrinque obstant, nec quicquam adest, quod meum inflectat liberum arbitrium.

t

-

id

Im-

244 DERELICIONE

Immo & existimamus secundo quod omnis necessitas excludenda sit ab nostra mente aut libero nostro arbitrio; (quamquam huc usque gravissimi viri illud amplexi funt ) idque his duabus de caussis. Primo liberum vocare necessarium, abuti sanè est verbis, cum per acoidens ac consequenter tantum necessitas adhæreat libero arbitrio. Secundo hoc manifestum est quod intellectus & voluntas unam eandemque componunt seu esfentiam, seu facultatem; cum verò ridiculum esset asserere te objecta necessariò intelligere, quidni pariter illud affirmabimus de voluntate? Novimus quidem quod cum intellectus aliquid bonum, aut amabile apprehendit, voluntas sibi ipsi obsecundat illudque amplectitur, sed id liberrime efficit nullis necessitatis compedibus injectis.

Nec huc adducas, ut solet sieri, Angelorum seu beatorum exemplum, qui Deum
liberrime diligunt, etsi illud necessario siat.
Nam necessitas est male tunc temporis in auxilium vocata, cum eorum liberum arbitrium
ad summum libertatis apicem pervenerit;
quin & necessitas aliquid de eorum virtute atque gloria demit. Scimus quidem quòd trahit sua quemque voluptas, quódque mater
sava cupidinum corda hominum sæpe instectit: sed supercilios è affirmare quòd ista ne-

cessa-

Tr.

q

m

it

qt

fa

CO

ve

m

nu

lei

qt

ut

po

co

ii id

di

di

NATURALL

cessario accidant, tunc voces invertimus atque homines in stipites commutamus, quasi arcana quadam vi aut necessitate, seu verticillis quibusdam intorquerentur. Apud nos igitur conftet, quod ad omnia pollemus libero arbitrio; quod quidem breviter probamus his tribus rationibus.

Primo quia si ratione naturaliter utimur, ità & naturaliter libero vigemus arbitrio, quod illam indivulse fubsequitur. Si adfit ntio, adesse liberum arbitrium necesse est; fitollas liberum arbitrium, tollis & fimiliter rationem; harum rerum sumus apprimè conscii. Dein secundo aptè adhibuerunt tum veteres Patres, tum recentiores hoc argumentum, quod si careremus libero arbitrio, nulla effet propriè vel virtutis merces, vel fceleris pœna, cum vel virtus vel vitium proficisceretur ab exteriori principio seu motu, quem declinare non possemus. Ideoque mens nostra debet esse sui juris ac liberrima, utdicatur fibi accerfivisse vel mercedem vel pænam. Tandem verð rertid omnes plane consentiunt mentem nostram libero frui arbitrio tum ad naturales tum ad politicas res, cur ii fumus igitur qui velimus menti nostræ idem liberum arbitrium ad res cœleftes aut divinas auferre? experimur quidem in cordibus nostris quòd ccelum vel supremum bo-

DE RELLGIONE

num naturaliter amamus; vel quod libere nolumus aut aversamur virtutem. Nam æquè nobis inest liberum arbitrium in nalendo, at-

pati

cur

vid

COL

Call

U

juc

hâ

Au

qu

Pre

Ex

2P

ad

715

218

13.0

.80

. 27

: 51

140

33

1

que in volendo.

\$5311111

maiameromica Nec litem nobis intentes quod Pelagianifmum inducamus; ut qui simus toto animo ab illo alienissimi. Nam illud evidenter profitemur, quòd naturaliter liberum arbitrium habemus ad Deum, fummum bonum, vitam æternam amandum, Verum illud lanquide aut remisse efficimus, quia transverti agimur vel nostris occultis affectibus, vel malignis præjudicijs in contrarium trahent bus, vel inolità affuetudine, que nobis fit necessaria, dicente D. Augustino. Cun verd intense liberum arbitrium eyehiturin cœlum, tunc illud provenit ex gratia & an. xilio divino, quod omnes illos obices excutit, quod languescens erigit liberum arbitrium; ac vireis addit fatiscenti.

Unum est, quod videtur liberum arbitrium abolere, scilicet divinum decretum, quod Deus censuit de quocunque figendum , næ omnia in incertum aut fortuito cadant; unde ex tali decreto magnum imminet periculum libero nostro arbitrio, Verum respondemus quod necessum non est hâc de re admodum altercari, ut quod vel nunquam disputationi modum ponat s ut pater NA TOU AMALLI.

è

t-

6

0

m

ŀ

j.

fi

el

1-

ît

m

i.

i-

n. 2-

el

ut

247 patet experientia, vel hominis animum in fecuritatem aut tremorem invertat, ut nos ipfi vidimus in hocce Regno, ubi tremebundæ conscientiæ vel potitis desperabundæ medicam manum, auxiliante Deo, attulimus. Ut a omnibus perpenlis a heic adoptemus judicium vel Anglicana Ecclesia, qua suis hac de re cautum imponit filentium, vel D. Augustini, qui hancapobis adponitregulam, quòd feilicet debeamus in hâc vità nostram promovere salutem atque virtuti invigilare, Evangelio tantum intenti, quasi nihil Deus apud sese decrevisset : que suprà nos, nihil

gusmatur der, o necestarie illis opulir. Cur portus ventus. Line & regular. Dens (mit the good to the second ration content to the series in the many probations in the series of the Epileopa in I Mins facethele and effe ex men Varafitten ver. Quidde de la la Come leure sour aper or as required obvior cover Col richer Quamali Melebifedoni hourn't Bet e. S. cordon advertistant Doch Little worders.

series. L'eriones y meanines comsonbe

Randia futcipinuis, probando Judai-- As cam Religiongro cite to the constitutions mina .

<sup>\*</sup> Olim Romanis vocata est judaïca inperstino.

# CAPUT QUARTUM.

Quod Religio Judatea fit natura confemanta. Quot illius partes! Lien moralis totamatura lis. Lex Judeorum politica, exceptis quibuf dam circumstantiis, eft tota moralis ac naturalis. Quare divorteum permiffum; & eur tantopere obtineret vam apud Judaos, tum apud Christianos. In cerimoniis Dens nath. ramobfervavit! Atprimo in quibufdum titibus fingularibus. Cur Deus multas cerema nias imposuit Judaica genti. Cur Deus nollet, ut agnus cum matris fue lacte concoque. retur. Ablutiones Judeorum erant prov. sus naturales, of necessaria illis populis. Cur porcus vetitus, sicut & reptilia. Dens suis praceptis & cautionibus sanitatem populi sui curabat. Quomodo sacrificia sint natu. ralia explicatur. Sacrificia ab homine sponte sua, fine Deo doctore, fuerunt instituta; probatur. Oftenditur adversus clarissimum Episcopum Wilkins sacrificia non ese ex merainstitutione. Quidde Melchisedeco sentimus, aperitur, ae refutatur obiter doctif. Cunaus. Quomodo Melchisedecus dicatur Dei Sacerdos: ubirefutatur Doct. Hammondus.

GRandia fuscipimus, probando Judaïcam Religionem \* esse naturæ amicam, cum opir min nem ca R mor

> lem illan bita dan

Dec pol bus

Leg pro pra viu

not uni que ger

de cor

bus

adli

<sup>\*</sup> Olim Romanis vocata est Judaïca superstitio.

cum omnes, quotquot vidimus, fint huic opinioni oppositi, ut qui maxime. Nihilominus, rebus omnibus perpensis, affertionem nostram certam esse sic patebit. Judaïa Religio in treis parteis divisa est, in Legem moralem, politicam, ac tandem cerimonialem: quibus in omnibus breviter videbimus. illam Religionem, quæ maximè positiva habita est, ex ipsis nature principiis esse petendam. Primo quidem lex moralis est tota naturalis, (ut Theologi fatentur, atque alibi, Deo dante, fortean probabitur :) fiquidem,\* postquam ista lex ædium nostrarum parietibus nempe interioribus medullis insculpta est, Legislator decrevit eam de monte Sina in propatulum prodire, ne quis ignorantiam prætexeret. Sicuti Reges, qui in conclavium suorum facrario quidquam decernunt, id postmodum promulgant ac suis subditis notum faciunt. Ità ut possimus asserere unumquemque sibi Mosem fuisse; quodque fuit d'otum de Scythis fibi ipfis fuisse legem, S. Paulus testatur de omnibus gentibus, Rom. 2.

Nec minus res constat apud omnes secundo de lege Politica; quandoquidem Theologi confitentur quòd ex legis moralis edictis originem

<sup>\*</sup> Plato illam naturalem legem Deo in solidum adscribit. Vide eum in de legibus, in Timzo, &c.

DERELIGIONE ginem fuam trahat, nisi quòd quædam circumstantiæ, quæ & ubique apud alias gentes observantur, hanc legem determinaverint. Quod proficiscitur tum ex Dei sapientià, qui res omnes ad fuos proprios usus adaptat, quique erat hujusce populi Imperator, Deonegrian ergà eos exercens, uti Josephus optime dicebat, & quidem post S. Scripturam; tùm ex populi genio Deo apprime cognito. Ut verbi gratia divortium Judzis fuit concessum, quod & barbaris usu veniebat nationibus, quoniam scilicet eorum mores erant tetrici atque rudiores, quòdque corum uxores, pro innata ferocia, violentas manus potuissent pati. Josephus, qui nobis viditur prudentissimus atque pius inter fuos, ingenuè tamen fatetur se uxorem suam demissise, quòd aliquos in illa nævos animadvertiflet, suæ gentis sævitiæ particeps. Nam quò nationes fuerunt sæveriores, eò magis in divortium inclinarunt, ut patuit sub initium Gallicæ Monarchiæ\*, ficut & alibi(a), cum legamus tunc temporis repudia fuisse frequentissima, quoniam Christianismus rigoris gentilis reliquias nondum expu-

tura

Deu

dâff

non

mu

tion

der

De

pri

alie

tas

0

fe

\* Vide Mezer. hist. Franc ad ann. 709.

de leçe Political: quandoquiacent I hestarol ed les sori-

<sup>(</sup>a) Repudium omnium rerum ufiratissima apud Romanos. Seneci de Benef. 1. 3. c. 16.

Sed tertiò lex Cerimonialis magis urgebinir, ut quæ videatur maximè contraria nanirali legi. Sed è contrario persuasi sumus
Deum sese naturæ hese maximè accommodasse, quamquam per omnia eundi nobis
non est animus. Hese verò quatuor observamus, quæ distinctè sunt enodanda, nempe
primò quidam singulares ritus- secundò ablutiones; tertiò aliqui vetiti cibi; quarrò tandem sacrificia.

Prime quidem ritus quosdam singulares à Deo additos fuisse fateor, ut populum suum prudentissimè secerneret à vicinis ejus Idololatris. Nam sub Prophetis inclinavit in Deos alienos, ficut fub fuis Doctoribus, post Babylonicam captivitatem in hærefin atque fectas gens illa inquieta; adeòque cerimoniarum mole fuerunt intricati, ut domi suz occupatifilmi ; aliorum negotia non introfpicerent. Tum verò Deus balbutienti fuorum ztati acquievit, nam Maimonides optimè observat liberorum cutores illis promittere feu equos feu ludicra quædam ad eorum affectus seu domandos seu mitigandos. Sed tamen Deus suæ plebis indoli ubique invigilavit atque providit. Cur, verbi gratia, Deus prohibuit ne matrislac cum agno suo concoqueretur, nisi ut in rebus minimis doceret se plebem suam velle deterrere à crudelitate. tuA Vice I hevenor, & Bernerigm. Aut, si seminum mixturam vetuit, id ea mente persecit ut sinceritatem edoceret, adeò ut pauca ista præcepta cautè suerint concessa ut hieroglyphica quædam, ad imitationem scilicet Ægyptiorum quorum terras incoluerunt, quibus mentis socordiam excitaret Numen.

no

CO

fu

D

na

ni

tis

COL

vel

Sed & nobis constat secundo quod ablutiones optime consentiunt cum natura, atque etiam Judæorum corporibus maximo erant usui, quamvis mens nobis non sit negandi Deum, præter illos naturales usus, alia mysteria intus occultasse: sicuti baptismus, qui in usu erat apud Judæos in proselytorum gratiam ad Evangelii gratiam designandam à nostro Mediatore evectus est. Sed, quidquid fit, frequentes illæ ablutiones huic genti perutiles erant ad ejus valetudinem conservandam, nam qui in Orientem iter fecerunt, nobis declarant illos populos à multis morbis esse immunes, quibus jacemus obnoxii, ob eorum subinde recurrentia balnea\*. Tum verò scabies invaseratillos populos, ut Veteres docent, ad quam curandam ablutiones erant maxime idonez.

<sup>\*</sup> Vide Theyenot, & Bernerium.

fe pergravem atque noxium: & sunt qui crediderunt quòd suilla caro Elephantiasin in nostras Gallias invexerit\*. Pisces, qui in aquis reptant, quamquam ad palatum grati, non tam ad sanitatem conferunt, quàm cæteri. Plurima erant prohibita animalia, quorum ignoratur natura apud Hebræos; sed ex cognatis, quorum nocumentum facile dignoscitur, proclive est discernere cætera incognita ab Deo populi sui medico exclusa suisse.

Verùm quandoquidem facrificia, ut maximè positiva, adferuntur quarto, rem pressiùs hesc urgebimus. Siquidem Theologi nobis dicunt, aut potiùs clamant, sacrificia esse positiva à Deo instituta ad J. Christi sacrificium præsignificandum. Sed hesc duo veniunt observanda principia. Unum est, quòd naturale non sit intelligendum, quasi sit omnibus implantatum hoc axioma victimas esse Deo mactandas: nam nullum tale edictum legimus in nostris præcordiis: sed illud est eò usquè naturæ consentaneum, ut ex illius prin-

<sup>\*</sup> Gaffarellus in de curiositatibus inauditis. Ægyptii & porcum detestabantur, utpote immundum, ac lese immergebant una cum suis vestimentis in proximam aquam, si obiter quidem illum
contrectassent. Herodot. l. 2. ubi disquirendum est
utrum illa immundities primitus procedat ab Judæis,
vel Ægyptiis.

principiis effluere immediate dicamus, uti quidem videbimus. Alind est quod Deus in terrisnostris inchoata atque instituta sacrificia invenit, quibus & mysterium mortis J, Christi superstruxit. Nec ullus est, credo,

qui audeat hanc veritatem rentiere; quam

que

tura

facr

hine

lant

cut

ac i

alic

cel

an

fic ulteriùs probamus.

Primoubi primum mundus in apricum fe exferuit, familia Adami facrificia Deo obtulit, sicut & Holocausta, quamquam hacde renullum extat Dei præceptum sub mundi initium. Verum hoftiarum immolatio evalit necessaria homini Deum amanti : siquiden hine demonstrabat se Deo, pro sua gratitudine, præbere munera, quæ hôc pactô illi accepta referebat; illine testabatur fese in Dei manus plane tradere atque committere fub victimarum specie, quæ in illius locum fubrogabantur: nam hæc duo videntur no bis primitus instituta in stabiliendis facrificiis, (ut & pulcre docet Majemonides in tractatu de Paschali facrificio;) quamquam prætered Porphyrius \* dicat , (quod non refragamur) nos debere Deo facrificia offerre, etsi non essemus peccatores. Sed fecundo mactandi ususique terrarum viguit, quamvis Deus nullum hâc de re intimaffet confilium, aut præceptum de cælis: quodque

<sup>\*</sup> In lib. ale dinxis.

que tam latius pervagatum est, est quasi naturæ testimonium. Quòd si servio sub lege sacrificia tam exactè præsixa suerunt, illud hinc prosiciscitur quòd Deus vagum ac palantem modum in suis statuminaverit. Sicuti religio, quæ apud gentes jam desormata erat sa Deo suit in suo populo desecata.

Quid à quarto à viris, qui à Dei populo ac foedere remoti erunt, conficiebantur facrificia. Non heic moramur Hiramum atque alios Principes, qui cum Judæis sua commiscebant facrificia Hierofolymis, ficut & fua anathemata. Nam Dei miraculorum rumorex vicinià ad suas aures penetraverat, ut evidenter patet ex S. Scripturâ. Eâque de caufla hanc reddimus rationem, cur scilicet illi populi Deo fibi cognito fese non dederent; quoniam Deum, cujus Numen ob illius egregià gesta venerabantur, adunabant cum fuis Diis, quorum & fama apud eos percrebuerat. Ut portentosam efficerent religionem, Aftartem cum mundi arbitro conjungentes. Sicut Imperator ille Romanus Jesum Christum cum suis de-astris custodiebat, aut hæretici Carpocratiani thura imagini Homeri unà cum J. Christi effigie adolebant. Sed heîc præcipuè mentionem facimus corum, qui naturæ legibus tantum imbuti cum fuo

DERELIGIONE 256 creatore foedus inierant; qualis est vel Jethro, qui hostias Deo mactabat ejusque erat Pontifex, priusquam Moses ad illum iter direxisset atque in ea disciplina potuisset instituere: aut Jobus, quià Dei populo semotus erat in Idumea, quique sola sua experientia fretus una cum fuis amicis Deum in familiæ fuique gratiam facrificiis colebat Erat scilicet naturæ proselytus, qui ex mundi theatro sese ad Deum evexerat ; nec mirum est, cum Deus sese videndum præbeat in Arabia ficut & in aliis tractibus, ubi providentia, ut & alibi, discipulos sibi accerfere poterat. Quòd si seclusos tales non habemus profelitos in Evangelio, hocin cauffa est quod J. Christus in scriptis Apostolorum tantum comperiatur.

Nec est quòd dicamus cùm clarissimo viro Joanne Wilkins Cestriensi Episcopo \*, hanc sacrificiorum seriem proficisci ex institutione, potiùs quàm ex natura, eo præfertim nomine quòd homines, qui aliquid hac de re pensitassent, nunquam existimare potuissent tot victimarum mactationem illis fore proficuam ad Dei iram placandam, cùm è contrario proclive suisset in istam mentem venire animalia, quæ ubique cædebantur, ad quàm plurimos alios usus maximè esse pro-

futu-

m

be

do

nis

fue

m

lig

tu

qu

im

iiu

dit

bus

100

ftir

fiff

ad

cur

ftru

pra

Etl

bra

din

fpii

tur

11:1

aut

<sup>\*</sup> Illius princip: nat, rel. p. 183.

futura. Addit insuper illam institutionem de manu in manum ad nos usque per totum orbem terrarum fuisse propagatam, primitus docente Adamo, quæ dein, labentibus annis, curæ ac renovationis defectu, polluta fuerit humanis superinductis additamentis. Verum ad hæc possumus respondere, primò hoc posito fundamento duplicem esse religionem, imaginationis unam, mentis aliam; tum & imaginationem primam accepisse, tit quæ sit magis obvia, ante mentem, & ab imperfection fieri progressum ad perfectius quid; non mirum, nec fane incredibile erit, si existimemus hominem à sensibus primordia primitus fumentem belluas accepisse in suæ ergà Deum gratitudinis testimonium, easque vel mactasse vel combusfiffe, non ad Numen quidem placandum, fed ad gratitudinem suamac devotionem quocunque modo testandam. Ideòque superstructa est sine sacrificiis Christiana religio præcedentibus religionibus seu Judaïcæ seu Ethnicæ, quoniam amotæ erant omnes umbræ ex hominum cordibus ac infantilis rudimentorum ætas cessaverat, ut dein magis spiritalis religio in mundum facilè induceretur, omni ignorantiz velo amoto.

Sed feeunde hoe addimus institutionem aut traditionem non esse efficax remedium ad

cep.

tùr

ner

àp

mu

næ

ftut

qua

que

apu

qua

aur

can

intr

cœ

dat

lub

ten

plui

Me

diet

fæ e

ret

diti

tibu

ad !

illis

nxu

facrificiainter omnes gentes confervanda, nifi & adeffet infuper naturæ dictamen; quandoquidem traditio citò perit ac evanescit, (quod & alibi probamus,) ac inftabilis & mutabilis est ad instar hominum; cum que funt naturalia, nobis tantoperè funt implantata, ut nihil quidquam detrimenti illorum legibus adfeire aut officere possit. Quod & evinci potest ex iis, quæ varii Historicint narrant de Indiis Orientalibus & Occidentalibus, quòd quidem subobscurè reminif cerentur Christianæ Religionis, (qua quid venerabilitis ac antiquius potest inter homines elle?) verum omnia fadata erunt acra dicitus exstirpata, exceptis Thomais qui busdam Christianis. Sacrificia verò apud om nes remanent, imd & apud Iberos, quito tam rel gionem Christianam depravarunt; nam adhucdum populi illi in facrificiorum usum relabuntur. . mubnustas obom supmo

Melchifededo qui folis naturæ rudimentis edoctus, (neo ulterius divinare non decet) Pontificatum fium mundi arbitro confecrat. Erat nempè Salemi Rex , cum tunc temporis gleba quafi ac civitas imperium conficeret, nec dum ambitio hominum carnificinam didicisset; ibique regnabat magnus Princeps

<sup>\*</sup> Jarricus, Lærius, Benzo, Baudier.

ceps inter populos ficuti Abrahamus vocatur tum ob illius copiam atque Dei benedictionem, tum ob eximium illius ingenium, quod popularibus ipsum secreverat. Nec possumus animo concipere cum eximio illo Cunzo\*, Melchisedecum fuisse ipsum J. Chrihumi, qui suze incarnationis tentamenta alique ac præludia dabatantè fua natalitia, quique renovavit hanc quam legimus sententiam pud Hieronymum in volum. Epistol. Sed quamquam libellus ilhus tanti viri fit totus areus; liceat tamen mihi pro meo insito andore ab illo diffentire; cum primo J. C. introducatur hoc pacto personatus, qui de celo descendit ad aliquot momenta ut refidat Abrahamum illiusque turmas, quique abitò retrahitur fuos fubditos in ignorantiz mebris deserens Rex ille justitiæ. Vel si per plures annos, quod credibile eft, vixerit Melchisedecus vel Jesus Christus in illo mundi tractu, tum quidem quæremus quid caus-Rerat, cur tamdiù inter illos populos degeret ? an ut fua tributa corrogaret de fuis fubditis boves sub illius imperio placide pascentibus? an utsui spem faceret illis populis, ad futuram salutem, qui nullum sui sensum illis dedit ac mysteria sua cautissimè velavit ?

\* In de Rep. Jud. cui & adde celebrem Molinzum, ac Nuperrime Jacobum Gaillardum, 160 DE RELIGIONE

mortali quocunque illud potuisset sieri?

teff

est

lice

nec

fi c

Ch

fit :

tiu

cur

fit

cen

Ch

get

Sac

eft

qu

affi

ull

ne.

fæ

col

Sed fecundo quod maxime me urget, (nam heic S. Scripturam non examinamus;) vel ifte præfignificatus Christus est idem, quin mundum præstituto tempore adventavit, vel non. Si idem utrobique fit, tunc fatesris necesse est cum hæretico Apollinare per virginis Mariæ uterum quasi canaliculum transiisse, vel abea seu natum seu conceptum non fuisse, cum priùs extiterit. Sinon fit idem, tum duo diverfi Christi fuissent, ut corpore, sic officiis dissimileis. Credide rim ego Abimelechum ipfum Geraris Regem ejusdem cum illo officio potuisse fungi, nisi quòd Deus Melchisedecum sibi ad mysterium elegit ob illius vitæ sanctimoniam, ac nominis Regnique concordiam cum acanis, que ad suum filium referebat Deus.

Ideoque non possumus illius maximi vin sententiam admittere, qui existimavit Melchisedecum suisse supremum Altissimi Sacerdotem, quòd Deo, Abrahamo, populoque benedixerat, non verò quoniam Deos sacrificia offerebat. Verùm primò obstat S. Scripturaj(a), quæ expresse asserti illum suisse sacerdotem; quod ne intelligi quidem potest

\* Hammondus in suo egregio ac lectu dignissimo Catech. (a) Gen: 14: 18. test fine facrificiis. Secundò & hoc certum est duas esse sacerdotalis muneris parteis, scilicet oblationem ac benedictionem; immo benedictio est prioris tantum sequela. Quod fi dicatur eternus, hoc inde est quod sit άπωτως αμήτως, Heb. 7. 3. Jam verd J. Christus non est in morte sua Aaronicus (uti ipsemet Doctor volebat, quod obiter dictum sit;) primò quoniam Aaronicum sacerdotium in bestiis immolandis fitum erat. Seando quod contrà J. Christi Sacerdotium st subrogatum, ut alterius generis, in vicem Aaronis Sacerdotii. Terrio quod J. Christus erat oriundus ex alia tribu, quod urget S. Paulus ad Hebræos. Similitudo igitur Sacerdotii J. Christi cum Melchisedeciano es eft, (quod non advertit vir ille summus,) quod pariter J. Christi sacrificii vis infinita assumta ex illius morte durat in æternum sine ulla sæculorum intermissione, ac repetitione. Illius vis dicitur indissolubilis (27) Buνάμιν ζώης ακαλαλύτε; Heb; 7: 16.) ex fædere cum Deo ac sponsalitiis cum Ecclesia contractis, quæ funt inviolabilia.

Standales de contrate de la contrate

### CAPUT QUINTUM.

Quod Christiana Religio sit natura tota conformis, Quid per naturam heic intelligatur, Probatur Religionem Christianam naturam nabiscum reconciliasse ex inspectione staras illam pracedentis. Judaica Religio non ufquequaque naturaliserat, nempe si comparetur cum Christiana, utpote imperfecta. Rationes hujuscemodi defectus. Nec item Romana Religio Naturalis, ut obiter probatur. Aliaratio, cur Judaica Religioa natura aliquantisper distaret, nempe quad nimium suis ritibus fatigaret. Erat similis peregrinantibus. Tertia ratio, scilicet severitasillins Judaica, Religionis à natura quo. que recedebat. Primo probatur Religionen Christianam esse naturalem ex J. Christi nobiscum commoratione. Item exillius etc. quio. Miracula non destruunt J. Christi viam naturalem; immo potius illud ipsum probant. Prophetia J. Christi non obstant naturali illius Religioni. Plutarchus in sua de Prophetiis opinione refutatur. Quod J.C. de medio tollatur, non probat illum fuille natura adversarium; immo contrarium demonstratur.

Generales characteres aut Kernigia quadam de Religione, qualis in se est vel es-

e

fe id

de

di

m

ra

C

m

na

ral

ne

nâ

fu

au

ut

fer

en

tio

far

qu

m

ter

lat

ut

pri

CO

flia

se deberet, postmodum tradere intendimus, idque breviter, tum ut modeste sentiamus de Majestate Religionis, tum ut seu præjudicia seu desectus sensim introductos discamus amovere, cum præterierint caea tempora nostra servitutis, uti Cicero dicebat suo Cornificio. Verum prius, uti quidem promisimus, fingillatim edocebimus Christianam Religionem, quam colimus esse naturalem ac nostro dictamini planè confentaneam; quod probatum ibimus, ut de divina erga nos indulgentia atque ouyxalaBaou summo afficianiur gaudio, ipsique naturæ auctori gratias immortales habeamus; tum ut ne caussemur nostram in obediendo seu cacitatem seu difficultatem aut adovapiar.

Verum, quoniam res videtur ardua ac fermè inaudita, perficiemus ut ea planissimè enucleetur ac cuique persuadeatur à vitilitigatione alieno. Gaudemus intereà quod nostri familiares amicitià ac doctrinà colendissimi, quibuscum mentem nostram communicavimus, pedibus videantur ire in nostram sententiam, quamquam nondum esser de suis latebris extricata atque clarè explicata. Quod ut siat, hæc duo in antecessum proponimus primum quidem mens nostra non est, ut convellamus mysteria, quæ Religionis Christianæ sunt sundamenta: nam naturæ potuit

R 4

264 DERELIGIONE

fuperaddere nonnulla alia naturæ auctor; quis dubitat? quamquam & ipsa mysteria adprime una cum natura cohærent eamque seu adornant; seu dilatant. Secundo per naturam intelligimus rectam rationem, usum ac morem hominum communem, atque tan-

dem traditionem receptam.

Sed prætered operæ erit pretium, ut rem altius repetentes descendamus in eum statum, qui Evangelium præcessit. Totus quantus erat apud gentes, naturæ adversus erat, quoniam omnium infelicissima tyrannide infeltabatur. Diabolus anaswe ille rerum potiebatur; mortaleis fermè omneis cæco impetu illi obsequebantur; Idola adorabantur, & quæcunque erant in Religione propudiofa ac deridicula; Deorum numero adscribebantur. Cæpæ, allia, pisces, serpentes, feles, canes, boves colebantur ac hominum mentes fascinabant. Affectus corrupti ac depravati erant; in luxum, Venerem, avaritiam, iram, odia, cædesque ruebant. Deus de suo quasi solio detrusus erat; acfuriæ omnesque arres inferorum genus hominum invaferant. Nihil in mente rectum erat, exceptis quibusdam ruderibus; voluntas irrequietà præter aut contrà naturam in infinitum appetitus suos irritabat; inferior hominis pars, quæ Veteribus nomine animalis ve-

nit,

nit

ade

mo

fely

tur

ac p

.

ten

tan illå

me

hæ

fac Ve

era

pol

nui

ver

dæ

ade

Ca

tot

lun

in c

nit, bruta ac inquinata prorsus erat. Dæmon aderat in delubris, in ædibus, in corde; homo valedixerat suo Creatori; omnia susque deque vertebantur, nisi paucos excipias Proselytos, qui naturam desæcatam reverebantur atque ad Deum adscendebant modestia

ac precibus.

Ipfa Religio Judaïca, etfi maximam partem ad naturam effet composita, nonnulla tamen præ fe ferebat, quæ efficerent ut ab illa paullulum recederet; tum quod condimentis iisque crassis, pro populi genio, ad-hæresceret, tùm quòd natura ipsa ad perfectionem pedetentim progrediatur, ut que non faciat saltum secundum tralatitium axioma. Vel, ut dicamus quod res est, natura ipsa erat imperfecta ac inculta, fimillima illi impolito altari à Deo instituto in \* desertis: nunc verò adulta est atque expurgata. Ille verò imperfectionis status ex tribus istis constabat atque patebat. Primum quidem Judzorum Religio erat mysteriis obvoluta; aded ut nomine noctis veniat in S. Scriptura. Candela quidem admovebatur; sed quæ in obscuro loco illucesceret. Moses ipse, qui totam legem exhibet, velo obductus populum alloquebatur, qui & alio eoque duplici in corde suo obtegebatur. Mysteria quædam viden-

<sup>\*</sup> Exod, 20, 25.

266 DE RELIGIONE

videntur necessaria ad majestatem Religionis confervandam ac reverentiam ingenerandam: fed, ubi passim occurrunt, tum animi tas dio vel impatientia daborant, nisi Deus sese mentibus hominum infinuet ac persuadeat aut miraculis, aut prophetiis, aut sua gratiâ; quod & Deus apud Ifraëlitas perficiebat. Unde est quod mysteria incaute usurpentur, cum infarciuntur Chirothecii Sacer dotum, stolis, patinis, tum & tympanis corumque funibus ad ea pulsandum adhibitis, ipfique Gallo, qui facellis infidet, que omnia magno molimine docet Episcopus ille Mimatenfis Durandus in fuo rationali, ut & Bel lus. Secundum, quod Judaicam Religionem à natura aliquantulum disterminabat, erat continuus ille labor, quo gens Ifraëlitica in cultu suo afficiebatur. Illius cerimoniæ erant quam plurimæ, quæ & fingulis diebus recurrebant; ac præcepta, quæ fecundum eorum mentem præsepis vicem præstabant, erant vel affirmativa numero 248, vel negativa ad numerum 365. fecundum dierum anni curriculum excrescentia; quæ omnia 613. præcepta conficiebant. Quæ quam fint operofaatque gravia naturæ infirmitati, nemo non videt. Sed prætered populus ille ad tria stata tempora ex cunctis suis domiciliis Hierofolymæ confluebat fingulis annis;

fuc etf ftis me pro-

fte Ju inc

cia nif lati gri

ta tel tui

fin

annis; immò cum inquieta illa natio in A fiam vel Africam divina vindicta diffusa fuisset, fuos Apostolos ac donaria, ad Dei templum, etsi aliquanto remissius, præstitutis illis festismittebant. Quæ caussa est, cur existimemus Judzorum vitam, Dei regimine ac præcepto, ad peregrinantium normam ac morem fuisse institutam: fiquidem ultrò citròque itabant ex laribus fuis ad templum, ac rursus de templo ad suas ædes. Ut, posteaquam. Arabiæ solitudines peragrassent Judzi, eodem quasi itinere ac exercitio subinde fatigant Deus in ipsa Judæa. Itaque, si auctor epistolæ ad Hebræos \* mentionem saciatalicujus quietis Judæis inductæ Jesu ministerio, id exponendum est comparative relatione habità ad deserti fatigationes ac ingruentia pericula; cum è-contrà in Judæâ ipsi pace una cum terræ deliciis fruerentur.

Sed tertium quoque erat, quo Judaïca Religioà naturæ principiis paullulum discreta erat; scilicet illius severitas, quæ hinc patebat quòd quisque, ad Religionis neglectum, esset obnoxius vel magistratus gladio; vel ipsi divinæ excisioni ac maledictis. Ubi quis in numerum Abrahamidarum cooptabatur, circumcisionis cultro sese tradebat, quæ sine imminenti periculo disseri nequibat;

adeò ut severitas Religionis illius esset quan janua. Quod quidem distat à nostro baptismo, ubi è-contrà benignissimè & expansis ulnis nos evocat ad cœleste otium supremus noster legislator. Hinc patet Judaïcam Religionem à natura aliquo modo recedere, quoniam rigor, qui ipsi inerat, servili conditioni magis competit, quam libertati, ad quam apti nati sumus; mysterium itidem naturæ simplicitati repugnat, ac tandem labor assiduus, qui Israalitis præcipiebatur, naturam lassabat, ut qui sit violentus, nec ideò durabilis.

Jam verô cùm Pagana Religio, uti vidimus, ab ipsa natura tota abhorreat, eique sit maxime contraria, utpote quæ eam occæcet ac destruat; Judaica verò ab ea quodam modo dissonet, indè sequitur alicubi naturam esse reperiendam, atque alibi vigere Ratio hæc est, quoniam alioqui natura in cassum concessa fuisset; quod repugnat istis receptissimis axiomatis Deum & naturam nibil frustrà agere; tum verò opus natura esse opus intelligentia : quæ demonstrant Deum vires naturæ addidisse, ut sese in nobis explicaret ad Dei gloriam atque cultum. Quare necessum planè est ut ipsamet natura vigeat in Christiana Religione, quæ sola de maceriis Ethnicismi ac Judaïsmi emergit ac stat. Quam Quitem vel con rior Et

fun rem

> Chi ven Dei nob leis

min foci ind rata nat Ide

nor fe i eò qui pro

vit: mu illu Quam ut naturalem probemus, eam contemplamur vel in illius auctore Jesu Christo, vel in illius praceptis: ejus verò præcepta complectuntur morales virtutes, aut exteriora Sacramenta, Baptismum ac S. Cænam. Et quandoquidem difficultates insuper adfunt, illis, quantum in nobis erit, occurremus.

Primo Religionis Christiana auctor Jesus Christus plane demonstrat illam naturæ convenire cum eaque concordare; nam, cum Deus effet, humanitatem assumpsit, ut sese nobiscum consociaret. Dei Majestas mortaleis terrebat; ipse factus est mortalis, ut hominibus sese contemperaret. Ut socius cum socio colloquitur, ideòque evadit, pro sua indulgentia, despicabilis: natura non poteratad Deum adscendere; Deus descendit in naturam, ut eam ad se admittat ac evehat. Ideòque voluit vocari Emmanuel, quem nonnulli Theologi volunt eam ob caussam efse Lemuëlem, de quo ultime cap. Proverb. eò quòd nobiscum Deus significetur. Illiusque gloria ità obscurata in terris fuit, ut vix probare possis illum religioso cultu per ipsius vitam adoratum fuisse; vide hac de re ultimum versiculum 4. cap. S. Mar. & perpende

Nec magis mirum est quod Jesus Christus apud

apud populares suos commoratus fuerit quam quod Doctor contribules suos, docendi caussa, invisat; sicuti Greculi gloriantur de suo Socrate, aut Sini de suo Xekia maximo illo Afiæ feductore. Si Pagani caussentur nostrum Servatorem intra Judaz cancellos fuisse conclusum; Christiani illud telum retundent, eorum nempè Saturnum in Italia timide latuisse; unde docti volunt non sine ratione tale nomen illi de astro ex Hebraico fonte inditum fuiffe. Ad fuam familiam miffus potiffimum, ergà eam munere suo est defunctus; unde circumcifionis minister insignatur Rom. 15, 18. id est Judzo. rum mugolaide, ut Veteres loquebantur, Episcopus. Ità tamen ut suos Discipulos ad genus humanum benigne luciandum per totum terrarum orbem dimiferit, naturam reformaturos. Int. cam ad is a mattar. contamina

in

m

qı

er

Fz

ve

na

rac

ru

ut

Quam genuinus aut humanus fuerit noster Legislator Jesus Christus, constat tam ex illius loquendi modo, quam ex illius conversatione. Illius loquela ad captum auditorum ità erat composita, ut nihil magis perspicuum aut familiare, in maximis illius dogmatis, legi possit; ut qui suas illustrationes deducat ex sinapi, fermento pretibus cæterisque rebus cuilibet obviis. Adeò ut qui Evangelium obscuritatis insimulant, sint vel illius illius hostes, vel cæci. Hoc etiam obiter dicemus nos in legenda Scriptura Sacra difficultates multiplicare, quoniam spinis hirsuti in legendis profanis auctoribus aut sublimis nostræ sapientiæ prociubique nobis singimus miraculaac Dei spiritus simplicitatem nostris tricis dehonestamus.

Quotidiana verò Jesu Christi conversationi di natura erat contemperata, ut, cùm nequissimis aut vilissimis hominum, quales erant Publicani (quicquid dignitatis apud Romanos obtinerent, ac vocarentur amplissimis) familiariter vesceretur. Illiusque sandimonia tantopere distabat à pompa Judza Magnatum, sicuti Pharisai habebantur Josephi tempore, ut secessum humillime quarrett.

Nec communi usui aut rerum naturæ adversantur seu miracula, seu Prophetiæ Jesu Christi. Ad miracula quod attinet; cæteræ Religiones, sibi nonnulla adscripserunt, quasi heresew suarum sundamenta. Quænam estilla malignitas, illud Christianæ Religioni opprobrio vertere? tum verò illa miracula in naturæ restaurationem adhibita suerunt, cum Moss miracula, quæ 76. Judæis numerantur, noxia aliquando suerint, utpatet ex sacris ac profanis auctoribus. Sed tandem ca suit nostri Legislatoris prudentia,

tilly joans Traff

Junis mol

272 DE RELUGIONE

ut satisfecerit tum Græcis tum Judæis; quamvis uterque populus illius mores exprobrasse; illi quidem crucis ignominiam; isti verò contemptum ob signorum desectum, nam populares Jesu Christi consessi sunt neminem\*, ut illum, unquam locutum sussessi sei quod Græcorum sapientiæ satisfacit; miracula illius ità numerosa suerunt, ut mundus ipse non sufficeret ad libros de ipsis scriptos continendos; quod (a) obviam it Judæorum pertinaciæ, nisi illis mens læva suisset.

Prophetiz quoque, que Jesu Christoad. scribebantur, non funt insolitæ ac extra Mortalium usum positæ nam fædissimæ Religiones jus futura prædicendi fibi arrogant; hæc prærogativa falsis verisque com-Verum quod istud privilegium munis eft. veraci potissimum concedatur, non mihi fanè videtur mirum; nam; cum Deus sit hujusce mundi paterfamilias, ac omnes even tus ad minimum usque regat, immo in mumerato habeat eofque fibi exploratissimos, domesticis suis, quorum curam gerit, ventura prænuntiat, ut sibi caveant. Ac veluti Mathematici astrorum periodos ac meatus, ut loquiamant Veteres, calculo suo peritifsimè norunt in cœlis, æquum pariter est ut Deus humanorum negotiorum anfractus,

ta

fu

ac

<sup>#</sup> Joan. 7, 46. (a) Joan. 21, ult.

que & ipfe dirigit, perfecte compertos habeat in terris. Nec heir nobis est necessum descendere in Plutarchi sententiam, qui existimavit prophetiam hominibus naturaliter inspiratam fuisse, eò quòd terra fatidica corpufcula emitteret ac' cum hominibus communicaret; eamque ideo desiisse, quoniam tern exaruerit ac quasi evaserit effceta; nam heîc quidem fatendum est cum illo veteri Scriptore nihil unquam ægrum fomniâsse, quod non aliquis Philosophorum dixerit. Næ Veteres nos fungos deliraverint, cum has aniles fabulas nobis propinaverunt. Quippe, ut id dicam obiter, si Telluris ea esset natura, verbi gratia, Delphis quæ vates efficeret ac ad gloriam partias mortaleis abriperet, quis non videt omnes debuille eo 29 sa afflatu aut furore divino, ut loquitur D. Augustinus, donari, quoniam idem qua idem semper facit idem; adeo ut omnes eyaferint Propheta, ut illi auditores, de queis Lucianus, facti subito funt Poeta. tamen renuisse morosam illam Regionem reflata est aperta experientia. Illud si verum fuiffet, plane simile fuiffet Atticæ tractui, ubi natura ingeniofi dicuntur homines, vel Bæotiæ, ubi homines etfi contermini, bardi, ac stupidinascuntur.

Verum aliud est, quod magis urgere vi-

DE RELIGIONE detur; nempe Religionem Christianam à natura abhorrere, cum homines in illius auctorem insurrexerint, atque adeo de medio tandem sustulerint; sed si quid ei inesset naturale, ab omnibus, nullo reluctante, admitteretur. E-contrario, quòd Jesus Christus mortuus sit, naturale quidem est; cum ut homo naturæ cesserit. Sed postmodum probavit se esse superioris ordinis, ipsumque naturæ auctorem, cum post triduum de mortuis refurrexit. Illa est constans orthodoxorum Christianorum doctrina, Jesum Christum suam omnipotentem vim declaras se, se-ipsum de morte exsuscitando: illud. que evidenter afferimus ex 3. 6 4. verf. cap. primi ad Rom. ex quo affirmamus nostrum Legislatorem hominem fuisse nam capra; in ea natus, in ea denatus est. Sed natura fit superior in resurrectione, cum carnen de tenebris eruit xara nveuna, secundum ipfius naturam divinam ; in qua per refurrec. tionem potens Dei filius est declaratus, aut portus folenni sententia determinatus ac propunciatus; fiquidem ogia eis vox est forenfis. Quæ & sententia aut decretum jacet in fecundo Pfalmo, v. 7. Ac recentiores Theologi \* perperam agunt, cum Domini nostri Divinitatem suspectam guodam modo effi--iv erent sorm boup . fis buile no ciunt,

Fi

di

To

pe

&

qu

m

fu

m El

dir

ret

du

op

me

fif

Cl

bo

ma

que

ciunt dicentes Jesu Christi resurrectionem Parisin Evangelio adscribi; nam & ipsemet Filius dixit quod si ipsius corporis templum directur, intra triduum excitaret ipsemet, Joan 2, 19, 21, ubi infinitam illam virtuum sibi attribuit filius.

Immo, ut de diverticulo in viam, fi Jefu Christi contribules ipsum non morte mulcuffent, res prorsus stupenda fuisset; cum iple tunc versaretur inter nequissimos bipedum, ut Evangelium unà cum Josepho, ac veteri inter cos prædictione testatur; fed &ipfe fuo patri hac fua morte obsequebatur, quod maxime est naturale atque illum commendat. Item illius homicidæ fanguinem effundere affueverunt, ut qui infigneis viros meidaffent, Zachariam, Malachiam atque Elaïam, quem ferra fuisse sectum refert ttadirio, ed quod Ethnicis audacter promitteretrestaurationem ac falutem. Res huc redit duo esse in homine notanda, naturam, qua optima est, atque illius corruptionem, quæ mentem nostram obtinebat. Natura quidem, si sola fuisset, fuisset amica ac propitia Jesu Christo; sed illius corruptio una cum Diabolo Judæos transversos agit ac Christi cædi Dominus noster mortuus est, manus dedit. quoniam obfignare voluit veritatem suæ doctrinæ suo sanguine, sicuti Socrates secisse dicitur. 76 DERELIGIONE

citur. Cui veritati testimonium dandi causfå fe in mundum venisse testatur Jesus Christus, Joan. 18, 37. cum verò versu fequenti, ut hoc obiter dicam de hac veritate percontatur Pilatus, non perspicue mihi videtur vertisse interpres, cum reddit # 551 anhan, quid est veritas? cum exactius effet interpretatus, quid est illa veritas, cujus scilicet te magistrum profiteris; alioqui interrogatio efferabsona, ac fensus suspensus? articulus verd omittitur, ut in pluribus aliis versibus. Mortuus tandem Jesus Christus est, quoniam vicem nostram subire voluit, ut victima piacularis, quod apud Romanos, & alios præstitum est: illiusque mors ità fuit benefica ac falutaris, ut, cum antiquitus fangunis humani effusio totam fœdaret Regionem, ubi peracta fuerat, Jefu Christi sanguis maculas noftras eluit ac Deo nos præstat inculpatos. Omnia fuerunt in Christo naturalia, ac debilem naturam redintegrarunt.

Above in the manuscrape of the posterior

wom me mark volution i arem fractions

wike Nigotagness of constructions to entire of conflictions.

- 11 10 17 10 1

TUIL

Source (2) fille is I for hard?

selfovilitari a saluri olet

33

-113

ois

-913

-01

125

.11

-[1]

111

tu fo in

de

nı

PI

μ

## CAPUT SEXTUM.

monte militalited effeoprandum quam neu-Probatur Religionem Christianam esse natu-...ralemex Evangelii praceptis quod confirmatur ex Gregorio Nysseno: item ex 4. capite Ep. ad Philippenses, religio est natura amica, quod passiones nostras mitiget ac . Sopiat. Religio observata longavam vitam . concedit. Qui secundum naturam vivunt, din vivunt, quad probatur exemplo. Natura ab Evangelio restauratur; quodex Patribus docetur. Evangelium non pervenit ad Juam puritatem, nisi per gradus. Baptismus noster & in usu erat apud Romanos & Gracos. Natura non est contraria S. Cana,immò & populorum moribus consentanea.

C Uperfunt præcepta expendenda unà cum Sacramentis, ac objectionibus, quæ in contrarium adferri possunt. Primum quidem pracepta, quæ in Evangelio extant, seu naturalia, tota quanta sunt; natura enim est fons ac principium omnium virtutum, quæ in genere humano usu veniunt. Hoc quidem fatentur omnes, ac Gregorius Nyssenus scribens ad Letoïum Melitenes Episcopum eleganter, secundum suum morem, dixit μηδεν όρεκδον είναι Τή έαυξ φύσει άλλο, עאא

DE RELIGIONE 278 मित्रेण राम्ड वंदुवरमंड में रामेड सीयों वंदूरसीयं सम्वद्धिः ons Quoras. Aded ut videas ex illius teltimonio nihilaliud esse optandum quam naturam , ac naturam iplam vietutem emitten tem. Nil verò est, quod tam accurate commender Evangelium, quam omnium virtutum exercitium; quarum funmam pobis expressit S. Paulus Epist, ad Philipp. c. 4. v. 8. ubi naturæ delineamentum breviter traditum videas , quod reliquum est , fratres , inquit, quacunque funt vera, quacunque veneranda, quacunque justa; quacunque munda, quacunque amabilia, quacunque bonino. minis, si qua virtus, & si qua laus est, bes reputate. Hoc tamen discriminis internatu. ram & Evangelium intercedit, quale est inter mare ac fontes, qui ex ea scaturiunt. Nam, veluti mare suâ salsedine sit ingratum & adusum parum idoneum: verumubi per arenam percolatæ funt ejus aquæ, fontes fuboriuntur limpidi, ac palato nostro gratissimi; ficquoque natura, quæ fuis fæcibus ac nævis erat concomitata, perfectionem in Evangelio adsequitur ac defæcata prorsus eva-

Scd 20. non modo Evangelium est omnium virtutum feu armamentarium, feu fcaturigò; sed & naturam ipsam exhilarat atque corroborat. Nam, etsi nos non commutet suis legibus

gibus

trà

noftr

effer

(cop)

moti

parâ

por

eas i

rem

ac 1

affe

ris

in

d

e

g.

u-

is

gibus in stipites ac truncos Stoïcos; fed conmi pro fua indulgentia & commiseratione noftris infirmitatibus aut subitis affectuum effervescentis condonet; mihilominus illius scopus ac finisest, ut passiones inordinatas ac motus affectuum infolitos eradicet è nostris cordibus. Et, si veteres inter Paganos compararunt libidines ac cupiditates hominum porcis, leonibus, viperis & similibus, quasi essiplas feras intrà nostrum gremium gestaremus; quod optime exfequitur Lucretius, ac post illum Servius in 6. Æneid; atque aded afferuerunt pares eos manere pænas in inferis. Ità similiter Evangelium passiones atque intestina adfectuum bella conatur suis mandatis suffocare; câ mente ut terræ inferiori désuescamus, ac Deo, ad quem adspiramus, evadamus peditentim proximiores fub nofræ vitæ exitum; tum ut naturam restauret ac placidam vitam nobis largiatur.

Immò verò tertiò Evangelium adeò amicè cum natura concordat, ut vitam mortalium efficiat longævam refertur quidem de paganis, qui secundum philosophica instituta ac rectam rationem vixerunt,ætatem suam eamque diutissimè protraxisse, quodque nobis narrat ex Poëtis Plutarchus Heroas ac Deorum silios antè senectutem mortuos esse, id quidem venit intelligendum quòd suis se

DE RAEL HGIONE excruciaffent curis, vel laboribus ambiriosis sese exsiccassent : aut quod in populo Dei vitæ brevitas sit aliquando vel donum, vel pæna, prout vita fuerit transacta. Quod si talis evenit long evitas illis, qui funt naturæ pedissequi, multo magis & illa obtinget viris, qui legisnormæ ac Evangelii. se totos addixerunt, quoniam una cum natura auspice Dei præsentia ac spiritu gaudent. Quo fit ut quæ vita olim concessa fuerat in obsequii mercedem, concedatur quoque aut emanet ex præscripto rationis aut naturæ principis. Natura vitam spondebat; Deus insuper promissum addidit. Ideoque ipse Moses,qui Pl. 90. promiserat viris robore virentibus vitz prorogationem ad octogesimum usquè annum, centum ac viginti annos vixerit. Ac S. Sriptura continenter addit Deut: 34.7. illum vivaci fuisse oculo ad vitæ suæ consnium, ac robustissimo corpore. Ea est pietatis Dos, ut promissa hujusce vitæ hæreditatis jure possideat; atque cæteris acutius videat, tùm & vivido ac perspicaci valeat ingenio; ritè Aufonius; ignorat alto mens obisa viscere.

Quartò eo ipsa longævitas, atque omnium virtutum principia concessa sunt illis, qui cum natura sine suco amicè vixerunt: narrantque nostri historici, quòd ut primum

Galli

Gal

tis

unà

foli

mi

giff

ato

ift

qu

m

q

C

Galliad Floridam appulerunt, omnia virtutis semina, apud illius Occidentis incolas und cum felici innocentia reperisse, excepta folâ vindictâ, quam ad feros nepotes tranfmitterent, eofque vulgo diuturnum transegisse ævum ultrà sæculum, firmo corpore atque constanti vigore. Immò & apparet Christianos pluribus affluxisse vitiis, quam istam plebem sub naturæ manu educatam; quoniam feilicet, cum cognitio lucescere incipit, contraria sibi ipsis opposita magis ac magis innotescunt, ac nitimur in vetitum; quò fit ut qui virtute ac S. Spiritus dono magis abundant, vitam tanto fanctiorem ac nobiliorem adipiscantur; cum è-contrà qui lucem in adulterà conscientià hauriunt, pestis evadant societatis humanæ. Maxima cum notitià homo fit vel Angelus, vel Diabolus: corruptio optimi pessima est.

Sed quinto quid est quod in re tam aperta contendamus? Patres ipsi thesin hanc adeò planam compererunt; ut existimaverint Evangelium naturam redintegraffe atque renovasse. Nam cum vel peccatorum labes antè Evangelii promulgationem homines obnubilâsset, aut lex fuisset ad tempus introductitia, quasi vicariam sedem aut parùm stabilem obtineret, Evangelium tandem de cœlo venit, quod Paradisum de integro advexit, ac

DE RELIGIONE 282 naturæ jura primæva inducta funt. Hæd erat eorum doctrina. Ubi tamen obiter obfervatum velim, Evangelium und cum natura non fuisse primit às fixum atque statutum; sed illius leges paulatim defæcatæ ad Christianos devenerunt. Circumcisio atque nonnullæ cerimoniæ \* sub initium obtinue. runt, ut sanguinis abstentio (a); quod apparet tum ex actibus Apostolicis, tum ex Bibliade, de qua Eusebius. Præmitiæ fructuum cæteraque hujuscemodi fuerunt oblata, ut patet ex S. Apostolorum canonibus, ut quidem nominantur. Menstrua in pietatis exercitiis prohibebantur, ficuti & fœda infomnia, ut apparet ex Theophilo Alexandrino; immò & divortia, qua in Evangelio tantopere reprobantur, durarunt ad septimum ufquè fæculum.

Si verò nobis injiciatur controversia de Sacramentis novi seederis, quasi saltem ab natura essent aliena, eò quòd tota essent uvengición ac à mera institutione plane depen-

ni omnia

pene

con

Eth

hyp

Chr

casti

tùm

illis

erat

fcilio

min

Gra

dies

tion

rum

mut

ferel

obst

lierc

pade

bant

visce

ter C

Alex

tam 1

mus

Pet.

præc

\* Heîc non loquimur de Ebionæis, qui omnia perturbaverant.

<sup>(</sup>a) Vide dictum Bibliadis Euseb. Hist. Eccl: 1. 5. c. 1. nobis homicidium nec videre fas, nec audire: tantùmque ab humano sanguine cavemus, ut nec edulium pecorum in cibis sanguinem noverimus. Minuc. Felic. Octavius. p. mihi. 57. videtis hâc de re Curcell.

NATURALI. 283 pendentia. Respondemus illa fuisse adeò consentanea ac congrua populorum etiam Ethnicorum moribus, ut hac in re noftra hypothesis maneat adhucdum in tractu. Nam Christiana Religio hæc spolia videtur in sua castra transtulisse. Baptismus usitatus erat tum apud Romanos; tum apud Græcos; illis quidem erat lustriens dies, qui octavus erat puellarum; nonus verò marium; quo scilicet solebant nomina indere; quare nominalia illi dies vocabantur, oromasiera Græcis. Apud Græcos verò observatur dies quintus post natum infantem ad lustrationem illius peragendam, coeterz anicularum superstitiones, quæ in Romanam communionem funt introductæ, observabantur; mant quædam vetulæ, quæ infantem circumferebant, in quarum vicem funt subrogatæ obstetrices cateraqueEcclesiaRomana mulerculæ, quæ baptifmum administrant. Lampades quoquè ad illam cerimoniam adferebantur, quod & hodie fit; nec falivæ obliviscebantur, quæ apud Pontificios constanter observatur; etsi salis immixtionem ab Alexandro Pontifice primitus fuisse instituum referat Platina. Hæc superiora quæ diximus de lustrali die, videbis tractata tam apud Pet. Crinitum in de honesta disciplina, tum. ræcipuè apud Casaubonum ad suum Per284 DE RELIGIONE

fum ac Theophrastum. Nam nobis tempus non est, nec animus actum agendi ac res hu-

De

rui

clu

nar

fi v

cor

cra

run

Fia

...

1 1

1

-

trac

tur

lice

iuscemodi commentandi.

Sacra verò Domini cana, etfi fuam originem debeat Judæis, aliquam tamen consuetudinem aut exemplum apud Paganos obtinebat. Nam res tralatitia ac vulgatissima est eos folitos esfe sese in Deorum Templis congregare, ut corum memoriam colerent ac subinde refricarent. Quod fieri solebat post peracta facrificia; ubifæpenumerò Baccho indulgebant \*. Quare vino se ingurgitare aut me Jueir dicunt derivari, ex Aristotelis Sententià, perà Sues, quasi illa comessatio usitata esset post sacrificia; illudque ex Aliano, servio alissque probare facillimum esset, si pompam amaremus. Undè est, utid obiter dicam, quòd Corinthii, de quibus queritur S. Paulus I Cor. II., videntur hanc fuam abnormem cænam derivasse, à vicinis nempè paganis, qui Corinthi infames in suo cultu præ cæteris erant quique, in aliis populis, delicatuli ac voluptati dediti erant. Quòd si tritissimo usu venerit atque dictamine nationum, ut vel Judæi fuam avajungu iteraverint fingulis annis in memoriam agni Paschalis, vel pagani sese consociaverint ad Deo-

<sup>\*</sup> Quod adhucdum fit in infula Ceylan Knox.

Deorum suorum sesta recolenda, ne illorum gesta obsolescerent; hinc quidem concludere est Christianos suam instituisse cænam naturali ac samiliari quodam modo, ad J. Christi mortem commemorandam. Quòd si vivus ac præsens adsit in Eucharistia suo corpore, illius reinativa institutio ac consecratio obliteratur, ac mos omnium populorum & rerum natura prorsus delentur.

## CAPUT SEPTIMUM.

Fides non officit nostra supradicta doctrina. Credulitas nobis est quasi naturalis. Fides nostra, ex quibus constet. Aderit sides in calis. Gratia non repugnat nostro dogmati, cum naturam stabiliat. Bonorum distributio natura non repugnat. Probatur crucem non esse adversam natura, si res attendatur. Non contradicit natura amor inimicorum nobisin Evangelio imperatus.

PAtemur quædam esse in Evangelio, quæ videantur primo obtutu suprà dictis contradicere, & quæ tamen, si ritè perpendantur, in nostram mentem optime eunt. Scilicet sides, quæ à nobis exigitur, rationi, naturæ ac vanarum religionum usui videtur

186 DE RELICIONE

opposita. Verùm ipsamet sides nos velsin morem aliorum populorum wel in ipsam naturam ac rationem manu denuò ducit. Primim quidem constat nos ab nostris inimicis vocatos suisse credulos; sed, si nos ipsos consulamus, comperiemus corda nostra sponte patere anilibus sabulis; ut qui credulitati natura nostra obnoxii simus tum ex nostra imbecillitate, tum ex rei insolentis admiratione. Quò sit ut Pagani suos liberos à pueris informarent Deorum sabulis, que eorum

Tri

nof

funt

pätt

me

Eva

atq

virt

virt

Ch

pro

rec

can

ut

cia

rùi

car

m

ex

ne

ge

m

ft

catechefes erant.

Sed dein secundo fides ex duobus constat. ex spiritualibus quibusdam sensus sugientibus, ac fenfilibus rebus; quæ & pariter in exoticas disciplinas cadunt. Nam, cum verbi gratia Aristorelem amplectimur, primum quidem credimus illum olim fuiffe, Stagyra vixisse, ac præceptorem Alexandri Magni viguisse. Heic fides nostra prarequiritur : sed postmodum nostra Aristoteli sides in eo potissimum fitaeft, ut quæ dixerit, mente retineamus, acillius præcepta sequamur & in praxin reducamus. Qualis fides pariter Christianisest attribuenda, ut que constet ex insentibilibus ac jamdudum peractis, aut fit futurorum , quæ in coelis occluduntur ελεγχ : immò verò cum in cælis erimus, fides plane non cestabir, quandoquidem S.S. TriTrinitatem credemus ut & mysterium Hypostatica unionis; qua fensibus nostris non funt obvia. Tertio tandem illa ipsa fides in naturam'tota revolvitur, quoniam illa commendat omnia virtutum præcepta, quæ in Evangelio dispersa funt; vel inculcat minas atque poenas, que naturaliter emanant ex virtutis violatione. Nam tota nostra vita in virtutis exercitio posita est, ut volebat D. Chrysoftomus, vel vim Christianæ nostræ professionis abnegamus, a ab illa tantisper recedamus.

Nec est quod gratiam in medium produamus, quæ nostri Christianismi anima est. utquæ fuprà naturam emineat sitque omnino supernaturalis. Quod quidem non inficamur, ejufque necessitatem afferimus. Verum bec tria nobis funt observanda, que moftram mentem statuminabunt, nedum am convellant. Primo dicimus Deum, pro mamisericordia, gratiam nobis indulfisse ad medendum nostræ inveteratæ malitiæ: nam existimamus eam esse summam depravationem nostram, ut, fine Deo, ex ea emergere non possimus fragilitate nostra, aut incolitis noftris habitibus. Debemus scilicet meminisse ex duobus componi affectus nostros, ex natura, quæ ex se ipsa proba est, & succrescentibus dein corruptionibus, quæ quæ supervenit, exsuscitet, resocillet, ac soveat marcescentem naturam.

Quod fecundo ità verum est, ut Pelagius\*. qui tantum detrimentum Ecclesiæ attulit cum Seneca ac stoïcis ad Deum suis viribus pandens aditum, coactus aliquando fuerit argumentorum pondere fateri illam ipfam internam gratiam, quæ animis nostris circumfulgeret. Sed demum terrio illa ipfa gratia adeò est naturæ accepta, ut omnes unanimi confensu crediderint illam fuisse natura superadditam ad illi opem ferendum, eique fuisse inædificatam, tum ad illius ornamentum, tum ad illius utilitatem ac progressum; quod afferit D. Augustinus. Ideòque nobilis Anglus optime nuperrime dicebat Religio. nem nihil aliud effe quam rationem exaltaram, easque ambas esse gemellas sorores, que sibiinvicem non nocent.

er

P

fo

ma

nis

nil

fol

bar

ado

nier

Sunt & nonnulla alia in Evangelio, que vel rationi vel naturæ ipfi videntur ut quam maximè repugnare. Quid magis obluctatur rationi, quam ut nos bonis ac substantia nostra spoliemus ad opitulandum egenis? Verum is est Evangelii scopus, ut aliis pro viribus tuis succurras tum consilio & amore, tum

<sup>\*</sup> August. 1. 1. de grat. Christi contrà Pelag. & Cælest. c. 7. idem cap. 4. & 8.

tum facultations tuis; quod quam sit naturali lumini consentaneum, patet ex ipso Aristotele, qui aiebat se eleemosynam humanitati largiri. Scilicet unum corpus componimus ac mutuam societatem inimus; alioqui in Menenii Apologum, de quo Victor, incurrimus; in quo membra alia aliis insesta erant; unde consusso ac interitus totius corporis proficiscebatur. Dei scilicet sumus villici ac debemus, ad illius mandatum, bona nostræ curæ, commissa distribuere.

Nec minus dedecet Evangelii Professorem suas divitias spargere, quòd tamen magna cum cautione sieri debet, quàm Cratem, de quo Hienonymus cum tota antiquitate, qui sur magna divitiarum pondere oppressus aut irretitus eas in mare projecit ad liberè philosophandum. Visusque quondam suit in magna Græcia Pythagoras (a), qui ità ad benignitatem sese composuerat, ut ærumnosos omnes, quocunque modo id evenisset, in ædes suas invitaret, dicens domum suam omnibus patere miseris ad illorum auxilium ac solatium. Ipsimet Turcæ(b), quorum barbaries in proverbium abiit, eleemosynis sunt addictissimi, adeò ut extendantur ad canes

\* Aliquid tamen nobilius de Crate refert Suidas.

<sup>(</sup>a) Vide Justin. in hist. p. 18. (b) Vide Tavernier, Guilletiere, Baudier.

cæteraque animalia ac volucres , nobisque narrant de suo Otthomane eadem, quæ jam de Pythagora perhibuimus; quòd omnes sacilem in ædes suas accessum habituri essent ad vestitum, calesactionem, nutrimentum, cæteraque humanitatis officia. Tantum abest ut debeamus nostram Religionem de hac dispensatione vituperare; ut contra sit amplis laudibus evenenda.

Quæ verò naturæ videntur contradicere, funt vel cruces & afflictiones, que nobis in Jefu Christi ceru imponuntur, vel amoriple, quonostros mimicos debemus profequi. De Cruce autem hac dicemus; primo nos el urgeri de adflicturi, non abs natura, que cum Religione benevole concurrit : fed abs mundo aut corruptà illa generis humani parte, qua internecino odio veros Christianos vexat ac persequitur; quod & prædictum fuerat à nostro cœlesti Doctore. Tantum est discrimen inter filios naturze ac mundanos, quantum intercedit inter cœlum & abyssum. Jam indè ab initio mundi fuit & civitas Dei, & civitas illius hoftis, qui sub mundi voce ac latebris latitat e hoc primum.be untarbassy un

Sed dein secundo ipse Epicurus (qui falso tamen cum Aristippo \*, qui sese, ut Lactantius

<sup>\*</sup> Vide Lactantium de falla fap. lib. 3. c. 7.

tantius docet ; voluptati tradebat corporez accrasse, male confunditur, expresse ajer bat, utvidemus apud Diog. Laërtium, ipfas ærumnas ac cruciatus nobis esse perferendos; cum nos manumiteunt ac ad praftantius bonum nos erigunt. Quod fanè Chrifianis contingit, qui fuorum inimicorum tela infestissima perpetiuntur, ut ad gloriam fibi paratam contendant. Sed qui terrio nofram dolemus fub Christo forrem, cum noverimus alias gentes ab illo extorres atrociores nostris dolores sæpins sponte sua usurpare ad Divinitatem fibi conciliandam? Turcæ Baalitarumin far fefe cultellis dilaniant, immoadmortem ufque. So In India quam plurimos videas, qui macerationis ergo nunquam cubent, transverso funi tantummodò redinantes; ac sæpenumero ità funt austeri actetrici, ut videas se inedia quasi absumere ad naturam domandam, ac per septem vel octodies perfecto jejunio intrà terræ cuniculos transigere. Apud Sinos dura ac barbara est Secta; quæ catenis immani pondere gravibus nudam fefe involvat, cruore tota madens ex uncis ac ferreis flagellis. mò hinc hanc conclusionem elicimus Religiones illas, quæ naturam infestant ac sanguinem crudeliter exigunt, à Deo naturâque esse remotissimas, nisi necessitas tibi incum192 DE RELUGIONE

Dei gloriam more strenuorum Athletarum alro animo tuendi, sut facile iverim in sententiam Dionysii Alexandrini, qui volebat ut qui Christiani temerario sese in martyrium tradidissent, Christi mandatum violassent, quo jubentur persecutionis tempore aufugere, ac ideò essent vituperandi.

Ad amorem nostris inimicis debitum quod attinet, ille videtur majus facessere negorium. Sed hæc objectio optime fuit explicata ab doctiffimo illo viro Hammondo in fuo Catechismo, quem quisque potest confulere; nec actum agere intendimus , ne cum Terentio , quod alio idiomate confechim fuit, nos latio donemus. Hæc pauca tantum adjicimus, ne hæc materia maneat abs nobistintacta; scritter illum amorem,qui adeò difficilis videtur, à nobis in Evangelio flagitari, quoniam generofum animum nobis ingenerat hæc doctrina, perfectiori, clariori, ac magis spirituali modo, quam quæ hucusque fuerunt usquam Religiones; tum & corcula nostra alleviat ac liberat feu à viperis incestinis seu à procellis, que vasculum nostrum solent absorbere. Evangelium nobis est præsens medicina adversus passionum venena.

Sed porrò secundò nemo nescit omnes ar-

IK

la

pt

## NATURALI.

tes, quas genus humanum excoluit, eâ methodo fuiffe traditas, ut fumma perfectio fectatoribus vulgò inculcetur. Quod & panier fit in Evangelio; ad perfectionem nos evocat, à quâ tamen quòd absimus, in noftro tabernaculo quotidie ingemiscimus: quamquam & notandum est plurimos ad illum strictum amorem pervenisse, vel ad illum se, quantum in illis est, componere. Verum tertio non debemus adeo stupere ad illud Domini præceptum, si hanc ineamus mentem nos à quieta ac fancta naturæ femita adeò remotos esse, ut si fieri posset, qualis primus erat, integer adesset, non magis cohorresceret ad nostras illas perturbationes ac alagias, quas in mundum induximus vità nostra distorta, quam nunc demiramur ilam undiquaque puram fanctimoniam, quæ primævis nostris parentibus inerat, nefect. From a recentiones I scologi quim



plurima in accilium edducero consumir. om

ele monta sod supregionalion av CA-

oun

un illis qua que l'occaros exempla rum il dis cum

ess, ouas centis buntenum excolu-

## CAPUT OCTAVUM. lectronisus vulgo inculcerus. O rod & pa-

Trinitatis mysterium nostra doctrina non offi. cit; quod pluribus oftenditur. De itlo fobrieeft sentiendum. Respondetur & Justi. ni testimonio. Onibus erroribus bos nostrum dogma occurrat. Quinque regule ad Paganos convertendos. Quomodo Pontificii seprave gerant in illis convertendis.

Ed restat unica difficultas, quæ videtur diruere quæcunque jam superstruximus; eaque spectat S.S. Trinitatem, que nonfolum à natura longissime distat, sed etiam rationi nostræ adversari admodum videtur. Cui ut fatisfaciamus hæc fequentia postulata nobis sunt advertenda: quibus præsuppositis hæc, quæ prætexitur, difficultas evanescet. Primo recentiores Theologi quam plurima in medium adducere conantur, quibus exponant, vel minuant, vel elevent illam difficultatem; nam & rationes & fimilitudines adferunt, quæ rem explanent, quantum quidem fieri potest. Verum fecundo & Veteres hoc mysterium enisi sunt enucleare & ad rationis trutinam admovere, quantum in illis erat, adducentes exempla tum folis tum animarum nostrarum, quæ hoc arcanum ali-

quo

R

le

ta

q

cj

fu

cu

pai

ne

nin

tur

ten

per

cen

cii

pro

ın pof

mir fint

den

quo modo propalant. Quæ verd apud Scholaflicos hac de re edocentur, funt ficulnea, mysterium illud, quod sanè estoccultum, deturpant ac inolitam eorum barbariem redolent; ut cum nobis pro sua auctoritate dictitant S. S. Trinitatem simillimam esse homini, qui sedet, stat, jecetque; qui varii sunt gestus, aut, ut loqui amant, modi unius ejusdemque hominis. Quas ideas modosque affigere S. S. illi mysterio, næ illi abutuntur suo otio ac S. Scripturæ lineas transgrediuntur, quæ, uti quidem credimus, nobifcum balbutit ac pauca hac de re profert, ut pauca itidem sentiamus. Explicemus id sobriè, si possumus, bene est; sed caveamus ne simus in divinis, sicut in regiis negotiis, nimiùm curiosi secundum sapientis præceptum.

Sed tertiò omnes, qui extant, docti fatentur in omnibus scientiis quædam esse impervestigabilia, atque nostræ infirmitatis crucem. Quod quotidiè experiuntur seu Medici in quartanà febri, quæ ipsis est eorum opprobrium, seu Philosophi, qui, ut optime in Philosophicis sentit Arriaga, nondùm possunt discutere atque definire, utrùm in minima palea, quæ & sugit nostros oculos, sint finitæ partes, an verò in infinitum dividendæ. O bella nostrascientia, quæ ad arenulam

296 DEIRELIGIONE

nulam stupet ac prorsus cæcutit! quanto magis & illam honestam ignorantiam in divinis satebimur ? potissimum si quarto istud sapientissimum axioma nobisadplicemus, que suprà nos, nibil ad nos; eò quòd mortales sponte sua dijudicaverint, post inauspicatam ac diu tentatam experientiam, nos este in rebus cœlestibus quasi noctuas, ut que extrà nostras oleas vagentur atque eiç alla yév@ruant.

Sed quinto quæ dicimus, funt adeò rationi communi consentanea, ut ipsimet Pagami fuas martag feu mysteria, vel Græcanica vel Ægyptiaca habuerint, quibus lustrandis refervabantur ful monda, quorum menserat expurgatissima. Quæ quam essent sacra, illud patuit ex Catone, quem illis interesse puduit. Hoc tamen constat ubique rationemac Religionem mysteriis non esse impedimento. Quod mysterium S.S. Trinitatis ( fexto) admittetur hac præcipuè ratione, quoniam quæ Religio fuis invicem principiis connexa est, quoque optime ac nature dictamine concatenatur, ut nihil hiulci illic appareat, ea ipfa debet credi cum unicum quafi mysterium tantummodò nobis de S. S. Trinitate Siquidem, ut recte disserebat proponitur. Isidorus Pelusiota adversus Insideles, omnes partes vitæ Jesu Christi creditis, side histo-

riæ

riæ

pian

&i

noi

plic

get

ten

lus tè

fui

di

hu

qu

he

Lu

&

ear

pu

de

em

lic

me

ter

ræ

fin

ipi

niæ adhibità, præsertim illas, quæ ignominiam ac afflictiones illius prædicant; quæ est & illa vestra versutia, ut illius gloriosa facinora atque resurrectionem summà cum simplicitate enarratam silentio præmatis aut negetis? Novimus denique Justinum Martytem aliosque sensisse Evangelium suprà sensissa crationem esse. Quod quidem præstrac-

tem aliosque sensisse Evangelium suprà senterac rationem esse. Quod quidem præfractè non negamus, si attendamus illos locutos suisse vel de mysteriis, quæ jam indè à mundi conditu absconsa atque incomperta erant humano ratiocinio, vel de corrupta ratione, quæ licèt obganniat, nihil tamen videat,

ficuti illa muliercula, de quâ Seneca ad fuum. Lucilium.

Hoc paullò dissus enarravimus, (etsi & plura alia possemus adjicere,) ut obviam eamus duobus, qui vigent erroribus in populis. Alii nempè sunt, qui voluptati aut mundo immersi caussantur suz vitiositatis ac depravationis adviapiav, quâ nequeunt emergere ex suz consuetudinis onere. Nam, licèt nobis à pueris inhæreat corruptio, tamen una cum Deigratia ac spiritu sæpiùs invocato possumus cupiditatum jugum excutere, ac Evangelio obsequi, quoniam nature ipsi, ac desæcatæ indoli est consentaneum simulque Dei spiritum indulget eis, qui sibi ipsis non desiciunt, Vitia nostra sunt gravio-

ra, quam ut possimus ferre; ea amandemus procul à nobis, ut liberi Deo serviamus. David cum Goliatho dimicaturus, imparerat ad Saulis arma gestanda; illa viriliter ejicit, ac sub Dei præsidio & omine gigantem lacessit ac superat. Saulis quoquè aut carnis impedimenta deponamus, ac pro viribus ad Dei præsentiam & auxilium Satanam aggrediamur. Deus, Evangelium, natura nobis suppetunt ad pravitatem nostram edomandam. Quæ nobis sunt sub initium onerosa, evadunt postmodum tolerabilia ac nobis affuescunt: ità ut, sicuti Miloni, vireis cum ponderibus nobis succrescant, auxiliante Dei Spiritu.

quic

mur

& 00

via

Cor

F

viatr

riam

que

vite

hác

dem

para

pop

man Nu

fuff

feen

reda

tion

tid :

cui

ofte

gra

fcu

rev

my

ma

Alii verò sunt, qui totam difficultatem ac obicem invertunt in ipsammet gratiam ac Evangelium; quafi omnia, quæ inibi tractantur, sint mysteria eáque cœlestia, quæ vim omnipotentem exfectant ut præstari possint. Itaque homo ipsis est quasi machinamentum: quod gratia ut verticillis quibusdam inflectitur, adeò ut ipse maneat quasi immotus, nisi moveatur ac instigetur, nam, cum præcepta Evangelii sint nobis connaturalia, necessum tantum est ut hebetata natura Dei beneficio revirescatac excitetur; ac ità post auditum jucundum de sua æterna pace nuncium, \* exclamet tandem cum Eunucho . \* Ad: 8. quid num descendam, aut siam probus Christianus; & occulta illius cordis, scilicet avaritia, lascivia cæteræque immunditiæ detegantur; 1.

Ex antè-dictis non injucundum erit, si vam eamque commodam muniamus ac apenamus ad convertendas gentes atque utrofque Indos aliqua cum facilitate. Quod breviter demonstrabimus quibusdam articulis hacde re in medium prolatis. Primum quidem viro fagaci ac ad proximi amorem comparato proclive admodum efit illis delufis populis probare idololatriam rem esse vanissimam ac ridiculam, ipfifque multiplicibus Numinibus efferenuntiandum. Lux naturæ sufficit ad illum errorem revincendum. Dein secundo, natura duce, poterit illam plebem redarguere de illius crassis voluptatibus ac vitiorum portentis, quibus sese addicunt. Tertid naturalem virtutem ipsis deteget, quæ anque per gradus se probabit; ac quarid ostendet illam ipsam in Evangélio contentam esse, de eaque maximas esse Deo agendas gratias, quòd illas in nostris cordibus obscuras in propatulum adduxerit ac clarissimè revelaverit. Unde quinto quæ residua erunt mysteria eaque paucissima talibus populis magnâ cùm diligentia ac tuo piissimo exemplo comparatis se probabunt ac persuade bunt.

Hæc duo tamen incommodaaut nævi abesse debent ab Evangelii legato, tum vis & crudelitas, tùm & hypocrifis, quæ duo à naturaEvangelio & Dei indole abhorrent. In crudelitatem impingunt illi Pontificii populi, qui in Indiis Occidentalibus fuam religionem per fasac nefas unà cum exquisitissimis suppliciis intrudunt illis incautis hominibus, qui ea de causså salutem ut orci fauces aversantur. Hypoeriseos verò maxime funt rei Jesuitæ, qui in Oriente ludificantur ac existimant sesanctam suam missionem cohonestasse, cum parvam scilicet crucem sub togâ circumgestant, interioris Christianismi de cætero parum solliciti ac paganorum Idoleis interfunt, ad eorum mensam accedentes. Quod cum videretur sceleratissimum Domino Knox Anglo, qui exactissime nobis delineavit insulam Ceylan, ab Jesuita fuit ipsi responsum sibi, in illis idololatricis deliciis, fufficere, modò illius animus Deo effet devotus. Immò sub tali nefandæ dissimulationis velo ad egregia munera apud Sinas evehuntur ac triumphali curru de more circumferuntur. Quod & preterea subruit Jesuitarum institutum, quò primitus præscriptum erat ut ad Nosocomia se conferrent ac pauperes Catechismo instiolg tuctuerent, quod & Ignatius fecit Salamance; ut videre est apud Jesuitam Bouhours, qui omnium elegantissime ac novissime illius vitam descripsit aut incrustavit.

# En locate ver catur, contragun

turn privilegiis manere immonim, teccan-

Religio debet esse libera. Id probatur 1.ex libertatis antiquitate. 2. Ex illius libertatis
origine. 3. Ex libero nostro arbitrio. 4. Ex
Religionis auctore. 5. Ex Religionis naturê. 6. Ex praceptis Religionis. 7. Coactio repugnat Religionis sini. 8. Coactio mali erat ominis apud Paganos. 9. Odiosa ex
illius auctorum inspectione. 10. Libertas
erat in omnibus Paganismi. Religionibus.
11. Ut ridiculum est velle opinionem de
mente deturbare, ita cr religionem de corde. 12. Horrendum est Religionem cogere.
Quo usque Magistratus auctoritas extendi
possit, determinatur.

Exoccasione, quæ superius sub sinem ultimi capiti diximus, tum ut Characteres veræ Religionis demonstramus, quod & antea promisimus, (ad rectam Religionem animo informandam,) evidenter probabimus Religionem debere esse liberam; ac dein quastor De Regrerone

cunque imagines de nostro catro esse excludens dar. Mirum primo fanê videbitur quod probare intendamus, religionem debere effe cuique liberam, cum , fi rationis jus cum na turæ privilegiis maneret immotum, nec cun-Eta susque deque verterentur, contrarium muegoogov videretur ipfis Mauris atque Ge-Ionibus. Sed cum Saturni præterierit regnum, ac fuccefferit aliud plane ferreum, age, descendamus in arenam, ac cum ferocissimis quibusque tyrannis tucamur jura noftræ confcientiæ, naturæ, rationis, religionis atque juris gentium. Primim quiden libertatem coactione priorem effe nemo non fatebitur, modo non fit contentiofus : jam verò qua funt antiquissima, ca sunt optima, cum è puris naturæ manibus offantur , ac præterea depravatio ex veritaris incrustatione seu corruptione nascatur. Quare, si venerabilis antiquitatis fumus amantes , libertati, fepolità coactione abortivo fructu, sua jura tribuemus.

Eò magis ac magis inclinabimus seeundo advertentes libertatem de cœlo descendissea Deo donatam; cum illius contrarium proficiscatur ab illo mali principio, quod mundum perturbat atque commiscet, qualecunque velis illud indigitare. Nemo autem est, qui non magis propendeat in benignum illius

aud

hu

ix

on

fui

re

fir

ej

humanitatis repagula abruperit: unde est quod

Sed rertiò quod maximè nobis videtur prægnans, id verò est quòd Creator nobis indusferit liberum arbitrium; quod sanè ad omnia extendi debet, nisi velis, in Religione solà, hominem in stipitem vertere. Si verò de Religione libertatem tollas, necessum est te liberum arbitrium extinguere in re, quæ ab omnibus existimatur pretiosissima, religione nempè. Siliberum arbitrium ejicias, quantum in te est, non homo, sed lava hominis remanet, qui alterius imperiis movetur ad libitum aut contorquetur.

Certè quidem quartò si advertamus, qui stauctor religionis, aut in cujus gratiam illa per totum terrarum orbem evulgata est, ulto fatebimur illam pacis mansuetudinem atque adeò suave libertatis jugum nobis omnibus imponere. Nam illa ab Deo procedit: atque in Deum tendit, qui clementiam, apud Barbaros ipsos vociferatur, quique à sevita est alienissimus. Quocircà veteres quam plurimi crediderunt Deum esse nisi boni atque mitis animi, sine ulla rigoris mixtura, participem; atque inter Christianos suere,

<sup>\*</sup> Apud Ælian. Volum. 2. p. 121. Jupiter & vo-cabatur indifie.

qui iram è Dei sinu eximerent; adeò benigna sunt cuncta in Numine, atque etiam in natura illius imagine. Nec de nihilo est, quòd Veteres Mercurium effecerint Deorum eignovomio, ut qui hac fabella nobis indicarint Deum ad pacem semper esse paratissimum.

tra

eg

la

ne

ut

di

tu

fu

ti fi ti

C

1

Quis Dein quinto est scopus totius religionis, nisi ut homines religentur, dicente no bis post alios Lactantio? siquidem homines in eandem mentem eunt, in eundem que locum conveniunt, ut pacatè cæli Numen adorent. Ut qui talia abrumpunt vincula, vel religionem abdicent, vel saltem Religionis sint perturbatores atque tyranni, in impietatem, cujus primi sunt ipsimet conscii in suo gremio, cæteros præcipites agentes.

ubique terrarum injungunt tum amicitiam, tum Societatem, vetant adversa quæque. Quòd si pacem Religionis præstractè constupres, tum illa infractio proficiscitur à tuo truci temperamento, vel ab atrocibus principiis, quibus à teneris annis imbutus suisti, qualia sunt Jesuitarum præcepta, quibus plurimi principes ad suum dedecus ac indeclinabile detrimentum suerunt fascinati. Cumque crudelitas nullum modum sibi sigat, tran-

ig-

a.

um

di-

Mi-

10+

104

nj-

n-

u.

u.

1

in

1-

à

C

Ó

tranquilla illa mandata in minas, tormenta, equuleos convertentur; ac Pluto ipse, Orcus atque Eumenides terras nostras atque dias laminis oras in inferos commutabunt.

Septimo & sanè quem in finem Religionem vis obtrudere in corda hominum, nisi
ut socium tuum efficias participem beatitudinis. Verum quæ ingrata est, illa mansuemdo, quæ alicui minatur felicitatem, atque,
sustibus repetitis, hominem ad Deum trahit? Nemo obtorto collo ad cœlum evehitur, nec ullus adest, qui Herculis officio
sungatur, amicum de inferis vi abducentis; atque invita ista victima Deo est maximè exosa.

Ideòque Ethnici octavò pessimum omen conjiciebant, cùm animadvertebant hostiam reluctanter altaria adire; ut qui cùm aliqua rationis mica viderent Deos non esse probaturos sua sacrificia, quæ sponte sua ad illos non accederent.

Immò nono si restectas qui fuerint illi, qui persecutionem Christianis intulerint, comperies illos suisse sero animo, naturam ipsam radicitus evellentes; ut non mirum sit, quòd qui suis visceribus non pe-

<sup>\*</sup> Vide Historlam tyrannorum; qui Christianos persecuti sunt in illo Lactantii libello, qui de Bibliothecarum pulyere nuper in lucem editus suit.

percerint, reliquos de medio inhumane sustulerint. E-contra qui pacem restaurarunt, magnam samam sibi comparaverunt, deliciæ generis humani suerunt, ac paradisum sibi quasi acquisiverunt; adeò ut nonnulli salutem ipsis concesserint.

n

m

ter

Se

tél

dia

etis

fin

gua

fuer bor

ni c

hibi

in P

lofo

fula

ob i

diN

pref

peri.

pura

do in

Eccl

Sed decimo res est consideratu dignissima, quòd Ethnicæ Religiones sibimet ipsis bellum non intulerunt; persecutio tunc temporis inaudita suit, quamvis inter sese innumeris atque ridiculis modis disserrent. Sola Christiana Religio, quæ sanctissima est, ac quietissima, coorta est ad mutuam Christianorum perniciem; quoniam scilicèt nesanda arte usus est Diabolus ad corrumpenda nostra lumina, quæ, cum ad tranquillitatem vergerent, ignem armaque ministrarunt, nempè, cum J. Christus dixisset, Pax sit vobiscam, Diabolus contradixit, divide, inquit, & impera.

\* Undecimo sed adverte quo pacto possis corda hominum intorquere atque illis aufer-

<sup>\*</sup> Amm: Marcell, I. 30. sub finem. Postremò, inquit loquens de Valentiniano, hoc moderamine principatus, inclaruit, quòd inter Religionum diversitates medius stetit, nec quemquam inquieravit, neque ut hoc coleretur imperitavit aut illud: nec interdictis minacibus subjectorum cervicem ad id quod ipsecoluit, inclinabat, sed intermeratus reliquit has partes, utreperit.

re innatam libertatem. Idem de Religione debemus ferre judicium, quod & de cateris opinionibus. Ridiculi essemus, si vellemus nostram cateris sententiam imponere, essemus Helleboro diù purgandi. Nam sant suriosi est cuiquam minaciter dicere ferro jugulo admoto; nisi meam amplectaris sententiam, te morte plectam. Erant quondam sectae Epicureorum, Stoscorum, Aristorelicorum, & quot non? qui inter se digladiabantur? Quid verò dixisses de Macedone,

Cui bello non idonei, non prompti fuissemus, tiam impares copiis, qui cam libenter trucidamur, si non apud stam disciplinam magis occidi liceret,

quam occidere Tertull, Apologet. c. 37.

3

ė

9

16

1-

t,

ec

id

i-

ui

Cæterum Imperator, (fc. Jovionus) id fbi propofuerat, ut distidentium jurgia blanditiis & leni verborum persuasione extingueret, aiebatque se nemini omnino qualiscunque fidei esfet, molestiam exhibiturum: eos tamen præ cæteris amaturum atque in pretio habiturum, qui reparanda in Ecclefia patis auctores ac duces se præberent. Atque hæc ità ab illo gesta esse testatur etiam Themistius Phibsophus. Nam in oratione quam de illius confulatu scripfit, imperatorem magnis effert laudibus, ob id quod concessa enique libera facultate colens di Numinis, prout vellet, adulatorum mores compreflexit. Quos quidem tacite perftringens, ait experimento cognitum este, illos non Deum sed purpuram colere: planèque similes este Euripo, qui modoin hanc, modo in illam partem fertur. Soc. hist. Eccl. 1. 3. c. 25. T. O. T. Liffue Diliyal deluit

sim gratiam præceptoris sui in animum induxisset omnes extirpare Sectas, quæ pedibus manibusque non irent in Aristotelis edicta? Certè se ridendum ipsis infantibus præbuisset. Cur igitur aliam legem vis ponere in Religionis dictatis, quæ nostram mentem subierunt; cum non minus sit impossibile philosophica extrudere axiomata ex nostro animo, quam sidem nostram circà Religionem. Immò cum credamus sidem divinitus descendisse in corda nostra, monstro simile est illam de medio nostri eradicare velle, quoniam tu quidem aliter hac de re sentis.

re

q

CC

in

bu

ta

un

tea

par

Sec

pra

ad

de

tat

cir

ten

· Lin

Fac tandem dnodecimo ut nonnulli tuam amplectantur mentem atque Religionem, non poteris à te impetrare quin diffidas fub ditis Deo suo perduellibus. Atque adeo Constantius \* Imperator volens explorare animum fuorum aulicorum, dicebat se illis amoturum esse munera, quibus fungeren. tur, nisi Diis ipsis sacrificarent. Cum autem advertisset alios secedere, alios verò esfe ad facrificandum paratos; tunc Conftan. tius elegit qui facrificare renuerant, optime concludens illos non posse esse fideles principi suo, qui Deo essent infideles. Adde quod decimo tertio facinus in se ipso est nefandum, atque de la contra partico

<sup>\*</sup> Euseb; de vità Const: 1, 1. c. 16.

NATURALI.

309

atque diris plenissimum. Homo Religioni fuz dicatus, (impios atque Hypocritas non moror) ad aliena, que oderit cane pejus & angue, altaria intorquetur; in pectore tortorem fuum execratur atque in malam crucem mittit; perditum vellet qui ipsum conatur perdere, atque singulis momentis sua renovat anathemata adversus immanem fuum inquisitorem. Et ipsæ manus, quæ Religionem abjurare coactæ fuerunt, tremulæ refugiunt subscribere; spiritus ultrò citròque eunt, atque tandem consentiunt toto

cohorrescente corpore.

í.

i-

òd

n,

ue

Necest quòd dicas quòd si quisque possit in Religione amplecti quodcunque ipfi allubuerit, tunc illa opinionum varietas portenta creabit; ideòque necessum est ut cæteri in unius opinionem descendant. Verum fortean tu ipse primus falleris, ( vulgò tyranni funt ignarissimi, ) qui velis reliquos in tuas parteis trahere. Certè præsumere est te persecutorem occæcatum esse, cum affectu, præjudiciis, atque violento impetu feraris ad diffentientes revocandos , quandoquidem sedatissimo oportet esse animo ad voritatem seu videndam , seu persuadendam lecirco heic demiramur fapientiam atque mitem animum Eduardi Sexti Anglia Regis, qui sub initium pueritia sta reformationem olic: propromovit, atque collacrymans Archiepisco.
po Cranmero caput mulieris in fanctam Virginem blaspheme petenti invito concessit.

alic

tor

eò

pro

da

lli

rev

tè :

inte

hac

vin

mu

tus

Ser

Me

acc

Ma

(ub

dig

jub

00

nan

Sed saltem, ajes, Magistratibus licitum erit Religionem decenter regere, cum sint altarium patroni atque tutores, aut etiam enormia de Ecclesiis tollere, scilicet distortas atque pravas opiniones, vel rebelles in Deum plectere. Certè quidem Religionii exteriora ad Magistratus pertinent, eorumque potestas eò usquè patet, ut possint inveteratores aut impios coërcere, aut 2. tempora, ac ritus ad cultum imponere, aut etiam 3. absona quædam introducere; modò non violent mentem, quam de Deo concepimus, aut idololatriam non superinducant: pectora verò nostra Dei tantum imporios sunt subjecta.

da in Christianorum opinionibus; vel ipse opiniones, que sanè unicuique sunt libere; vel ssum reverà soras erumpunt, & depravant vel Religionem, vel Regnum. Iste consequentia scisicet Magistratus censure exponuntur, magna tamen cum moderatione, & absque ultimo supplicio: ut cum Genevenses Magistratus Servetum morte punicrunt, quòd in Trinitatem debaccharetur, ali-

NATURALI. 311 aliquid sævitiæ indultum est; quique Senatores in illa sapienti Republica nunc degunt, ed rigoris, credimus, his temporibus non procederent, si res eadem apud eos definiendaesset. Nam fortean Ergastulum infelici Ili homini optime expedivisset aut ad illum revocandum ad meliorem frugem, aut certè ad longum ipsi supplicium inferendum inter horrores atque tenebras carceris. Nec hac de re volumus contumelià afficere \* Calvinum, qui tamen hac in re crudelitatis infimulatur, cum nobis constet illum Magistraus depracatum esse atque intercessisse, ne Servetum ultimo supplicio afficerent, aut Melanchton ipse, qui adeò benignus erat, ccusandus esset nimii rigoris, cum talium Magistratuum acta adprobaverit. Certè si sub initium reformationis aliquid videatur dignum virgulà censorià, illud referendum jubemus Romanis illis principiis, quæ Patres nostri nondùm planè excusserant.

<sup>\*</sup> Vide heic Georg. Horn, Hist. Eccles. ad ter-

#### CAPUT DECIMUM.

Plurimis rationibus probatur Deum, per imagines non esse adorandum. Quare imagines vetentur sub veteri sædere, non verò, vel rarò sub novo. Deus non debet depingi ad similitudinem hominis. Quid sit proprie Dei imago.

A D'secundum Religionis characterem devenimus, ac, magno cum rationis momento asseruimus, quòd Deus sit spiritualiter colendus, cùm Religio imaginatione freta totam obscuraverit Religionem. Quod ulterius demonstramus, ut crassa cogitata à nobis tandem aliquandò removeamus.

Primum, si rerum origines \* attente exa-

mine-

\* Sub Christianismi initium Veteres sculpebant anchoram, navem, piscem, columbam, aut pingebant hominem non item Jos. Scal. expositio numismatisConstant. p. 147. Zoroastri successores hæc tere dogmata amplexi suĉre; Deos nulla imagine esserprimendos, eosque gravissimè peccare; qui sexus discrimen iisdem affingunt. Undè Xerxes omnia Græciæ Templa combussit, nefarium censens Deos vel imaginibus exprimi, aut parietum angustis coërceri. Ottho Heurnius Barbaric. Philos. p. 258. v. & Varr. apud D. Aug. in de Civit. Dei; qui ait Romanos plus quàm 170. annos Deos sine simulacris coluisse; & adjicit quod si res ità perseverasset.

NATURALI. 313
minemus, nobis compertum erit Religionem, antè corruptionis eluvium, maximæ
fimplicitatis fuisse participem, atque à sumosis abhorruisse imaginibus. Itaque ipsimet
Ethnici, quorum intererat vitia sui sæculi
palpare, aut saltem gentilium suorum insaniæ verecundè parcere, in idola asperrimis
sarcasmis invecti sunt. Horatius Sat. octava
de Priapo;

Olim truncus eram ficulnus, inutile lignum:
Quùm faber incertus scamnum faceretne Priapum,
Maluit esse Deum. Deus inde ego, furum aviumque
Maxima formido.

Sed videamus secundo quomodo homuneiones sibi illuserint in imaginibus sibi comparandis, cæterisque fucum secerint post aliquot annorum seriem. Non multum moror,
anxiè inquirere, quæ suerit prima hujusce
mercis origo, an debeamus sculptilibus primas, an verò cæteris imaginibus; nec operæ pretium est hujus sœculentæ antiquitatis
stabula magno cum molimine evolvere, aut
expurgare. Id tantum obiter: apud Christianos dicunt pictoris artem Virginem Ma-

ıt

us

12

os

ut

2-

ÜC

Dii castiùs observarentur, ac gentem Judzam in testimonium affert, & tandem ait, qui primi simulacra Deorum populis posuerunt, cos civitatibus suis & metum demsisse, & errorem addidisse. 1. 4. c. 31. v. & ducilium apud Lac. 1. 1. c. 22.

DE RELIGIONE riam in ulnis filium fuum amplectentem anfam dedisse tot imaginibus, atque superfistioni. Si verò quæ fiebant antè Evangelium accurate advertamus, comperiemus primò mentionem injici γλυπτῶν feu Do to quod evincit statuas, quales quales illæ essent, fuisse primas apud homines in deliciis. Quod breviter dictum sit adversus Epiphanium, I. 1. advers. hær., qui nobis auctor est, profani cultus initium à picturis & imaginibus derivatum fuisse; dein verò argenteas & aureas statuas fuisse conflatas. Poffer & hoc commemorari, quòd hujuscemodi monumenta erecta sint, vel ad virorum seu absentium seu defunctorum vicem supplendam, vel ad eorum gloriam, benefacta, memoriam denique colendum\*. Que fi Deo applices, illum cum ficulneis Heroïbus comparas, vel illum tantummodò suspicis ad afpectum humani operis; cum & fatius effet Numen in vasto mundi theatro admirari atque adorare, quin & anteferre pictoribus innumeras picturas, quas de suo nobis indulsit Deus.

fel

po

ha

di

că

&

fol

qu

du

fel

rél

ub

qu

ver

cre

me

rei

fin

rel

ut

mu

qu

de c

Tertiò è tenebriones, quid agitis? ea est fumma hominis atque creaturarum omnium feli-

<sup>\*</sup> Sic Theophrastus voluit Aristotelis imaginem in sacello collocari. Vide & quæ Aristoteles iple statuit de sua matre, apud Diog. Laërt. I. 5.

félicitas, ut, sublatis rebus omnibus sublunaribus, Depassimilemur, ad eumque utpotènostrum centrum accedamus, aut evehamur. Sed totius naturæ ordo in fabricandis imaginibus invertitur, cum Deum de cælo evellamus, ut scilicèt ad nos appellat, & ad nostram similitudinem confingat, suæ

folitudinis pertæsus. (a)

quam maxime abhorrentem Idololatra desendunt. Nam imago est meta relatio, qua duo habet correlata, ut ajunt Metaphysici sese mutuo spectantia, utpotè similia. Si relationis sundamentum \* in creaturis lateat, ubinam est in Deo correlatum, qui nihil quicquam conforme cum mundo habet? Si verò sundamentum sit in Deo, quanam est creaturarum cum Deo similitudo, ut jure merito Deus queratur apud Prophetam, cui rei me assimilabis? ideò que relatum inducis sine correlato, aut potius relationem, qua relatione caret.

In naturà etiam quinto res eò redacta est, ut, præ abondantia imaginum, impares simus Deo exhibendo aut repræsentando, siquidem innumeræ creaturæ ubique sparsæ innumeræ

\* Effugit oculos : cogitatione visendus est, Senec.

<sup>(</sup>a) Vide que hac de re pulcre scripserit Lactant. de orig. erroris l. 2. art. 17. & 18.

216 DE RELIGIONE

innumeras atque multiformes præbent, fiità loquiliceat, Dei effigies secundum facultates, quæ ipsis inditæ aut insculptæ fuerunt. In cœlis illius sapientiam suspicimus, in aquarum abyssis illius potentiam, ubique verò inexhaustum illius bonitatis fontem. Si ergò infrà nos desumamus imagines ad Deum configurandum, fuperna aderunt, quæ nostram irridebunt supinitatem atque incogitantiam, atque adeò mutua illa inter omnes creaturas æmulatio in caussa erit, cur fiamus in depingendo Deo steriles. Quapropter Pagani varias atque deridiculas elegerunt fibi figuras ad confingendum fibi Numen, aded ut vel simiæ denti, vel cornui, vel informi stipiti cultus detulerint suos, cum sanè omnia Deum repræsentent, æquè bellè, ac dolatæ aut picturatæ imagines, aut potius omnia illius excludant imaginem. Nam qui potest creatura infinite dissimillima suo Creatori, à nihilo parum distans cum illo conferri? Proptereà credimus Athenienses olim devovisse aram Deo incognito, quoniam existimabant, postquam tot creaturas numero Deorum adscripsissent, se fortean nonnullam in fuo computo omififfe, cui fibi ignotæ, ne quereretur, altare consecrabant ad illius manes mitigandos. Sicuti, hoc noftro ævo, tum Sancti Sanctæque ubique scasomething tocalors togate and within the street.

cor ne i

que mu illu no

ut ani mi

brilas

ba fer gi Q

in Poigft

ir

NATORALI. 317

teant atque Kalendarium impar fit omnibus complectendis, dies festus notis ignotisve,

ne irascantur, caute destinatus fuit.

Sexio. \* Satisutique stupere nequimus, quòd adoratio in imagines vergat, cum animus noster de spectabili isto orbe, si probè illum consulamus, in cœlum nos evehat, nosque seducat ab omnibus corporeis rebus, utintrà cœlum tantum spatietur quod non animadverterunt, quicunque primitus homines in hisce terris detinuerint.

Præterquam quòd septimo Religionem emasculant pictores, atque ad infantiæ ludibria nos devolvunt, quasi bullas, imagunculas cæteraque ludicra nobis obtruderent, quibus vel stuprarent nostram rationem, vel balbutiendi libidinem in decrepitam usque senectutem in remaximè serià, nempè Religione, vellent deducere atque prorogare. Qui primus induxit, uti quidem putatur, imagines, Episcopus \* scilicet ille Nolanus, Pontius Paulinus eo nomine ut imagines libri ignarorum sorent, infantiam reddidit Christianismo; immò & inscitiam procul dubio multiplicavit, aut æterna commutavit cum imis atque terrestribus.

Nam

(a) Circa an. J. Christi 420.

<sup>\*</sup> ophunusis sk begray sont fours; shoof ours inna-

Nam hoc prætered octavo venit observandum, quòd cum Deum decernimus depingendum, cavendum est ne illum sejungas ab illius seu immensitate, seu infinitate, quoniam omnia ex æquo sunt infinitate, quoniam omnia ex æquo sunt infinita in Deo, immò unum quid absque secretione qua quam infinitum. Si verò illum includas in brevi quadrati spatio, absonum aliquid a natura essicis, quod & repugnat rationi. Quòd si antiquitus pictores hoc modeste subscribebant verbum suis tabellis, faciebam, jure merito Dei imaginibus dictum illud alsignare possumus, cum impossibile esset si nem tali Dei tabulæ unquam imponere.

acc

Re

PLE

Vas

gr

ex D

no

91

10

n

te

8

n

C

ri

2

il

9

te

Adde quòd nonò si unam Dei pingas portionem, da veniam verbis, nihil quicquam de cæteris adhucdum deserpseris, aut depinxeris, cum non tantum Deus sit infinitus, sed insuper infinitis gaudeat perfectio-

nibus.

Decimo. Quòd si corda hominum alligemus terrestri cultui, e a qua sumus natura ac indole evenier, ut nihil in Religione efficiamus nisi ad cujusdam imaginis præsentiam, ut experientia patet\*. Nam nihil nisi crassum animo informabimus, auc, evanescen-

<sup>\*</sup> Tum in Papaus, ubi stupenda vidimus; rum tempore D. August, qui sic nobis narrate novi multos esse sepulchrorum & picturarum adoratores.

NATURALIN 319

uimagine, evanescet & Religio, sicuti, accedente imagine, accedet & illa infantilis Religio. Veluti narratur de Sinis, quòd præstitutis quibusdam diebus genua devolvant coràm suorum Imperatorum tabellà ad gratam eorum recordationem sovendam.

ex tali principio, quòd si consigeremus Deum adinstar hominis, ut usu venit, ut nobis ipsis illius benignitatem describamus; quidni etiam illum pingeremus per exitialem inferorum ignem; nam illius justitia non minus elucescit, quàm illius misericordia; nec deinceps erit quòd conqueramur de illis formidandis atrisque imaginibus apud Orientales usitatis?

Certum quidem 12. quòd Deum contemnendum præbemus hujuscemodi imagunculis, ut qui familiariùs in gremium nostrum descendat. Quod fuit in caussa, cur sæpenumerò in ista stupida Numina invecti fuerint homines, eaque slagellaverint.

Sed tandem 13. res huc redit, ut non tantum nefas, sed & impossibile sit Numen aliquâ lineolâ describere, quandoquidem illum non possumus delineare, nisi possquam prototypum in mente nostrâ præconceperimus: quod nequidem possumus adse-

qui, quoniam Deum in ipsomet non novimus, nec ad illum pervenimus nisi per effectus, qui ab ipso sunt alienissimi, si ritè philosophemur.

Eâ de caussa Deus suas fingi imagines vetat, quod nemo illius similitudinem unquam vidisset. Idque interdictum sæpèsæpiùs iteratum fuit sub veteri fœdere; tùm quoniam Judaïcus populus in hancidololatriæ labem propendebat fub fuum ex Egypto exitum : quo circà Hebræi Doctores existimarunt Paschale sacrificium illis, ut piaculum, fubrogatum fuisse ad suam in illo tractu fuperstitionem commissam eluendam: tùm quòd in Canaanitide cûm Idololatris forent commixti, illos prætered criminibus aliis immersos \* de medio tollere jubet supremus Judex. Immò & Deus rigorem fuum exerit adversus fuum populum, quiit Idololatriam inciderit, adeò ut nature immemores debeant proximos suos, patrem matrem, filiofque interimere, eamque potestatem illis fecit Deus Deut: 13. v. 16. & feq. quam tamen legem noli ad Evangelium extendere; ut cujus præcepta ad benignitatem sint tota composita. Tales verrò severitatis leges apud Veteres sunt quædam privata statuta, quæ in illo Judæorum Regno obtinebant, quia Deus corum erat Imperator. Sicuti etiamnum cuilibet principi licet \* Lev. 20; 23. in

su illius peculiari voluntate, vel ex ea, quam in suo populo observavit propensione.

Mirum sanè videbitur quòd sub novo soci dere nulla sermè aut rara injiciatur imaginum ac idolorum mentio, aut certè occasione datà alicujus alius rei; nam Idololatria vetatur ob probrosas libidines, quæ ab ca vulgò erant indivussæ: nec desunt viri magni, qui istud S. Joannis, \* filioli, cavete vobis ab Idolis, explicent de Idoleis, ubi tot nesanda facino-ra perpetrabantur. Verum eò tendit Evangelii scopus, ut erroneas Judaïsmi opiniones eradicet, vel tandem Religionem ad primævam suam simplicitatem reducet, quod veteres crediderunt, ut prius dictum est.

Nec est quòd nobis obtrudas Deum innoxiè deping ad instar hominis, ut qui sit
in cetteris creaturis nobilissimus. Nam, cùm
orbis terrarum sit Numinis Imperium, nihil
istic committendum est regis nostri injussu;
sicuti nulla Galliarum Regi erigitur statua,
Jove illo non probante. Nec pertendamus
Deum ea de caussa venerari, quoniam non
quod in humanis curiis præstatur, hesc admittendum sit; sed quod in cælesti aura, quæ
plane à nostro usu aliena est, adprobatur at
que recipitur. Ridiculi prorsus essemus, si
Europeanum hominem honoris caussa vellemus delineare, ipsi Æthiopem alia gente

<sup>\* 1</sup> Joan. q. ult.

oriundum jocosè succenturiare; immò stupidus iste error aut ludus infinities tolerabilior esset in humanis.

Sed tandem quid criminis est Deo hominis fimilitudinem adfignare, cum ad illius imaginem efficti vulgo dicamur. Prava Dei imaginis interpretatio pluribus erroris ansam dedit, ideoque operæ erit breviter aperire quid heîc fentiamus. Imago Dei non est sanè exterior nostra statura; que sola tamen posset nos in superstitionis abusum abducere, cum nihil molisin eo sit; immò nec animus noster cùm mens non fit homo, qui ad illius fimilitudinem totus narratur formatus, cumque porro Angeli, Dæmones item, qui vulgò cenfentur spiritales, Dei effigiem non præ se ferant. Quare hanc imaginem in hisce tribus potestate, bonitate atque ex hisce duobus emergente felicitate sitam crediderimus; nam cum Deus histribus præcipuè polleat in cœlis; ità & vicarium hominem in terras immittens Deus primitus treis illas dotes indulfit, quibus reliquas creaturas regere posset bonitate atque sanctimonia indutus; cui superaddas velim felicitatem, quæ potestatis, atque integritatis comesest quæ cum peccatis nostris infractæ sint, dimidia tantum utimur imagine. Si ista postrema postimus in tabella concludere, esto, per melicet.

<sup>6</sup> Ad similitudinem Dei propiùs accedit humana virtus, quam figura. Cic, 1. de nat, Deor.

### LIBRI

TI B TO

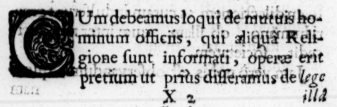
# RELIGIONE NATURALI

## PARS TERTIA.

Ubi agitur de mutuis officiis hominum aliqua Religionis reverentia imbutorum.

### CAPUT PRIMUM.

Ouod tres sint partes legis naturalis. Ouo modo, A quousque propagata sit naturalis lex. Probatur proprium amorem esse caussam omnium humanarum actionum. Ostenditur nos Deumamare propter nos ipsos. Reperimus & primam tabulam legis moralis in cordenostro, seu naturali lege.



324 DE RELIGIONE

fundamentum, substernitur illis officiis, de quibus postmodum dicemus. Illam esse nemo est, qui neget, exceptis paucis quibus dam infrunitis Theologis, cum & Pagani illam asseruerint, in quibus est Plato, quem alibi citavimus ad marginem, ac Cicero, cæterique; hanc partem intactam sinimus, ut quæ evidentissimè fuerit ab aliis tractata.

Hæc verò lex naturalis in treis parteis ab Justiniano Imperatore dividitur, i. Utho neste vivamus; 2. Ut neminem lædamus; 3. Ut reddamus unicuique quod fuum est. Quæ tres partes in varia alia membra iverunt; prout homines ad eruditionem, seu attentione fagaci, seu litteris ac præceptoribus erant imbuti, ac prout gentes plus aut minus ad scientias erant excultæ ac perpolitæ, nam qui meliorem sortiti erant naturam aut scientiam, dixerunt postmodum illa tria superiora præcepta esse singillatim extendenda ad parentes, ad consanguineos, ad necesfarios, ad patriam, in quibus est Cicero, & alii. Aliqui verò, re attentius perpensa, fuam dilectionem ac curam indulferunt generi humano; ob illam, quæ inter nos intercedit, focietatem.

Jam verò nobis est observandum, quod

m

pe

cc

te

ga

nam sit principium ac origo illa, quænatalitia dedit legi naturali, quæque illam in totum genus hominum disseminavit. Hanc
verò originem concedimus, si nos ipsos probè consulimus, piravia illi seu proprio
amori, qui nobis à pueris quasi innatus est
ac insussi; non quidem illum intelligo, qui,
cæteris susque deque habitis ac despectis,
omnia in suum commodum vertit, quique
omnium malorum prima labes est, sed eum,
qui nobis implantatus est ab summo naturæ
arbitro, quique nobis est incentivum, ut nos
sartos tectosque tueamur ac promoveamus,
cùm narura sit secundum axioma sui ipsius
conservatrix.

Quòd neminem lædamus nec ulli simus offendiculo, id proficiscitur ex eo, quo ergà nos ipsos afficimur, amore, ut qui vereamur ut cæteri nobis paria referant. Si verò in reliquos sumus propensi ad beneficia, nostra Φιλωυτίω in caussa est, ut qui simileis benevolentiæ effectus ad illis exspectemus. Si parentibus curas ac officia nostra impendimus, id quidem non sit gratuito, cùm secreto instinctu ab illis speremus, ut sua consilia ac divitias cùm auctoritate atque potentia rependant. Neque vim vi repellimus, nisi ea mente ut quietum fatum nobis obtingat. Certè quidem hoc prudentissimè cau-

tum est, utillo calcare seu proprio amore instigati nostrum curam gereremus, limmo omnia quæque difficilia ac ardua præstaremus, alioqui natura languesceret, fatisceret ac intrà breve tempus pessum iret.

Hæc cum nobis certò constent, ut quæ planissima, nobis proclive erit comperire, quæ directa fuerit caussa eorum facinorum, quæ velin Græcia, vel in Latio, immò & in Dei populo claruerunt. Cum verbi gratià aliquis ærumnofis temporibus occubuit in gratiam ac commodum fuæ patriæ, hucusque vulgò existimatum fuit illos Heroas ad hac gesta fuisse impulsos ex puro puto amore, quô in patriam suosque ferebantur; cum è-contrà adfirmare necesse habeamus illos pro se ipsis mortem obisse, quandoquidem laudem, gloriam, immortalitatem'denis que sectabantur, quæ omnia tandem refunduntur in illum, de qua loquimur, proprium amorem. Ut stafuisset illud principium, igneis ac cætera exquisita supplicia contemsissent. Immò & exindè probamus quæ exspectant officia tabulam secundam ex illo sonte exsculptaac stabilita esse; omnesque eos obedientiæ igniculos suum incrementum debere illi, quâ nos palpamus, dilectioni, ut cuilibet ritè examinanti patebit.

Immò verò ulteriùs procedimus, cum ve-

ritas

r

to

n

m

ill

ni

ac

ni

lu

NATURALI. ritas nos paullo audaciores faciat, ac afferimus nos in Dei cultum ac amorem pronos effe ex illà ipsa Pilauna nobis congenita. Cùmque duo fint, que nos determinant ad quacunque officia cateris prastanda, ut ne scilicet nobis officiant, aut suam benevolentiam vicisfim recusent; quod ad nostrum domesticum amorem fovendum tendit; præter ea, inquam, quæ vel speramus à Deo fummo, ut qui fit infinitus remunerator, vel ab eo infligenda reformidamus maxima supplicia; duo insuper adsunt rationes, quæ nos ut illi obsequamur, impense movent, tum quod nos mirum in modum creaverit; tum quod infinitam naturam ac Zozlio teneat.

Sed ea omnia non impediunt quominus de nobis simus solliciti ac in Dei amorem impellamur ex nostro, quo in nos ferimur, infito motu ac desiderio. Nam Deus nos dignatus est lucrari ex inspectione nostræ utilitatis nobismet insculptæ: adeò ut Deum diligamus, eò quòd nos primitus dilexerimus ominiaque proficua nobis optaverimus. Itaque illi Theologi, qui virtutem sinceri Christiani ponunt in Deo amando sine ullo prorsus ad nos intuitu, videntur ideam nobis Platonicam ingerere, aut naturam parum consuluisse, si loqui candidè amamus.

X 4

Ex quibus hæc necessaria deducuntur consectaria; primò quòd nobismet ipsis simus Deiculi, aut potius natura divina participes, quoniam, uti Deus, pro nobis omnia tentamus ac conficimus. Dein verò apparet illos Deum fincerè amare didiciffe, qui intrà hujusce vitæ cancellos amorem suum non cohibent quique in infinitum decernunt post hac exantlata sacula; adeo ut quod illis deest in intentione, velint in extensione compensare, ac Deum quodammodo adæquare. Itaqueilli, qui ultrà hanc vitam fibi prospiciunt, omnium ambitiofissime serviunt, ac fummæ fuæ utilitati inhiant. Nec huicnoftro instituto aut doctrinæ obstare potest gloria Dei, quæ fuit eritque sidissimorum Dei servorum scopus. Adeò ut, si supponas illos ultimam miseriæ lineam scilicet Martyrium attigisse, sui ipsius tamen aut proprii amoris curam quam maxime habeant. Nam eo nomine glòria Dei nobis ob oculos ponitur, non ut nos ipsos in illà virtutis semità omittamus, cumille internus amor præfupponatur ac conjunctissimus cum Dei glorià sit; immò increscat utpotè qui summum omnium bonum, post hanc vitam, possidere intendat. Sed cum Dei gloria interseritur, id fit ea potissimum ratione, ut eam opponamus illis bonis, quæ præ manibus habehabemus, quæque relinquimus ut Deo placeamus, immo & illi inferiori vita, quam in his terris vivimus; ubi certè Dei honor prævalet in Martyrio, nostraque exteriora vilescunt. Itaque contestamur, consentaneè nostræ hypothesi, ac veritati, illos qui conservandi caussa vel hujusce vitæ bona vel psam temporalem vitam, Dei Religionem abnegant, se propriè non amare; tùm quòd exterioribus commodis amorem suum addicant, quæ adillos nisi mutuatitiè pertinent; tùm quòd extrà oleas vagentur, ac finant æterna & durabilia bona ; quæ fola possunt nostra desideria satiare.

Ex illis præsuppositis facile nobis erit, in indagendânostri cordis officina, ibidem rursus reperire aut elicere primam legis tabulam, præhabito ac supposito illo amore, quo in Deum sponte nostra sollicitamur. Primum unum tantum Deum amabo, eumque impensissimè: nam, si Deos, præ servore meæ Parmoias, multiplicarem, hæc duo exin incommoda exoriuntur; primò quòd mihi nulla esset ratio, cur non deberem mei cultus objecta quotidiè in infinitum augere; quòdque secundò amor ille proprius ac innatus in mez Religionis cursu dispersus vel in Deos vel in Sanctos, diffiparetur ac evanesceret, atque adeò ipsa natura corrumperetur

DE RELIGIONE ac funditus depravaretur. Sed prætered fecundo imagines in illa, quam Deo devoveo. Aurena, mihi plane fordescent, atque amovebuntur; quoniam cum ideam à puero maximam informaverim de Deo, nihil heîc possum exspicari ac adinvenire, quo possimillud infinitum imitari atque adsequi. Si exempli caussa vellemusamicorum memoriam condecorare aliqua pictura illis congrua, non usque adeò supini essemus, ut equi aut asini nobis in tabella delinearentur ad familiares nostros exhibendos; quæ fanè imagines in eorum opprobrium verterentur. Nec minus fumus ridiculi, cum Deum, eumque spiritum, atque aded infinitum volumus depingere; quoniam præstantissima delinea. menta funt dovoale cum illa immensa naturâ. Tertid quoque in nature lege reperiam tertium mandatum primæ tabulæ legis, quoniam, fi egregia quæque de Deo nostro concipimus, certè quidem de illo maxima cum reverentià mentionem facientus, prout illum decet; nec perjurio nos obligabimus, quod apud Paganos \* propudiofum erat. Sed demum quarto quosdam nobis designabimus ac figemus dies, quod re ipsa apud Ethnicos factum est, ut à servili desistamus

op

re

196

<sup>\*</sup> Dii Palici censebantur implacabiles adversus perjurum. Vide Macrob, Sat. 5.1. 19.

opere, aut Deum statis temporibus veneremur, quo & trahitur illud Hesiodi iegov speag.

#### CAPUT SECUNDUM.

Lex naturalis male creditur inscripta nostris cordibus à nostro ortu. Quo tempore incipiamus peccare. Legem naturalem nobis non inesse hine secundo probatur, quod lex sit perfectissma ratio; tertio quod illa semina legis, sidei, nequeant explicari; quod quarto homo institutione tantum doceatur. Quod sit discrimen inter hominem & belluam respectu legis naturalis. Utrum bruta sint anteralia. Qua sit tandem illa lex vocata naturalis, penitius inquiritur, & quare ità vocetur.

SEd nobis jam ostendendum est quà vià sillalex, que naturalis dicitur, in nostra corda irrepserit, utrum nempè naturaliter sit menti nostra inscripta, quòd vulgò asseritur. Nos verò evidenter assirmamus illud esse falsissimum. Nam primo si ista naturalis lex à primo nostro ortu nature vel Dei digito cordibus nostris esset insculpta, id quidem constitutum esset, vel ut nobis præstaret nor-

normæ vicem ad nostram vitam dirigendam; vel ut à peccatis nos deterreret. Verum utrumque heîc locum nullatenus obtinere potest; non illud quidem; nam ubi omnia funt turbata atque confusa propter imbecillitatem ætatis prorsus ineptæ ad prudentiam, idque modo naturali atque ineluctabili, aurigæ legis vox nequaquamaudiri potest. Nec hoc quoque admitti potest, quoniam nullum, actuale quidem, nobis inest peccatum retundendum, quod quidem, secundum nonnullos Patres, emergere cæpit decimo infantis anno; secundum verò recentiores Pontificios septimo quoque anno; quæ & fuit, credimus, caussaillius execrandæ, dicamne, an æternum deridendæ legis, quâ Ludovicus XIV. Jesuitarum ludibrium jubebat infantes, rationis scilicet hac ætate belle compotes, fuam Religionem eligere. Nos quidem existimamus peccatum sese exerere, ut primum ratio sese explicare atque suum usum usurpare incipit; quod citius, vel tardius evenit secundum cujusque temperiem atque maturitatem. Undè videre est illam legem naturalem non magis in latibulo cordis nostri esse necessariam, quam Mosaïcam in Arca, aut cujufdam Synagogæ foramine inclusam. Quis autem nescit Deum, ac naturam illi sagaciter subservientem nihil in vanum agere fecun--100

fec pie tiu ne:

> ge tio ex nit vo

fun eir gen ne no

> op fe æi

> Si

bii vii bâ àp

lo ni NATURALI.

333
fecundum axioma; alioqui oculatissima sapientia à suo scopo aberraret, atque sub initium vitæ nostræ cæcasine sine & obtutu maneret?

Immò & illud est observandum fecundo legem nihil aliud esse quam exquisitissimam rationem, quatenus post innumera ac repetita exercitia in actum tandem exit. Unde exontur lex, ut purissima lux, que ab suis involucris, nostro ratiocinio, exolvitur, ac hum jugum nobis convictis imponit. Quoeircà Veteres unà cum recentioribus ipsam legem naturalem confuderunt cum ipsa ratione; ut que fola sanè nobis exhibeat rectam normam, ac officia imperiose præscribat. Siverò legem infantibus adscribas, hac duo opposita ac contradictoria ut admittas necesse habes, esse eos simul in infantili ac virili ztate, eos esse nullius, atque maximiz rationis compotes: a anaischodilla a mana alden

Verum huc res redit tertio, quòd hese nobisevenit, ut in Theologia. Nam maximi viri his novissimis temporibus evidenter probarunt nullam nobis inesse sidem, jam inde aprimis nostris diebus, ne semen quidem sidei, quod expositum suit contrà alios Theologos, & in illis præcipuè Robertum Baronium, qui huic rei explicandæ maximè institit. Atque demiror Dominum de Brays mihi mihi quondam amicissimum, nunc verò paragirlo voluisse illam obsoletam sententiam in suis de baptismo thesibus exsuscitare. Si verò sides in semente suit explosa, non minor nobis adest ratio excludendi illam naturalem legem; quoniam, ut ambæ, sides & lex jure suo utantur, necessariò debent una cum intellectu voluntatis actus eximiòs exerere, sive elicitos, sive imperatos. Ut si vulgò omnes, ac præserim Seneca de virtutum seminibus loquiti sunt, distinctam suorum dictorum notitiam non habuerint.

9

tu

qu

tat

Ve

pe

cor

tro

fici

mu

rol

erm

illo

run

Vag

cæt

Sed rursus urgebimus; cui tandem bono indulgebitur nobis illa naturalis lex? fortean dices illam nobis introduci, ut nobisadfint quædam dispositiones ac fomenta, que corda nostra pedetentim molliant ac inposte rum flectant ad obsequium. Sed illa, quis nobis narras, dispositiones atque initia sunt æque obscura, ac forma substantiales, que in materize finu, modo incomprehenfibili, latent, in apricum tandem aliquandò proditure ; queque optime fuerunt vocate ab Julio Scaligero ignorantia azylum. Idem plane est, ac si diceres te Regem esse, quomam in posterum Regnum tibi obtinget; aut h affereres animam jam fœtui ineffe, -neupherus deninor Den ken

Ep. 120. lectu digna,

quandoquidem illi immittetur 4°. aut 6°.

postmodum die, uti quidem ratiocinantur

medicorum filii.

Sed & addes illam nobis natura inferi legem, ut discrimen intercedat inter humanum, ac belluinum genus. Sed è-contrà resaliter nobis est instituenda: nam belluis primitùs inditur lex, Ciceroni aliifque vocatus instinctus, quoniam sibi-ipsis relinquuntur ac extraneo tutamine carent. Undeest quod verbi gratia hirundines intra unius ztatis spatium ad suz ztatis perfectionem perveniant, ac suos nidulos vento obversos, mirâ cum Aructura homini peritissimo impervestigabili construant fine ulla litteratura aut Doctore, que sola ratio me moveret ut crederemus belluas esse auxinata, ad Dei nutum sese motitantia; nisi aliz essent in contrarium difficultates, à quibus volens abstineo; ideòque me jubeo inéxer in hâc controversià. Deus nobis frequentes objecit difficultates in genere nostro, nedum ut eas multiplicemus in bestiis examinandis. Si verò homines fint fuâ naturâ imparati atque inermes, nobis est necessario concludendum illos effe molliendos ac instituendos cæterorum doctrina ac lumine, ut tandem ratio de vagitu emergat, ac cæterorum auxilio leges exteraque in posterum addiscat. Pri

Primus ergo noster vopodidaoxax @, qui nos de ferina vita abstraxit, fuit animus cum suis notis facultatibus, de quibus jam mentem meam aperui. Nam suo ratiocinio seposito divino auxilio, exspiscatus est ex fua mente conclusiones quasdam, que illius vitam erudiverunt. In illis potissimum claruere tum vividum ingenium ; quò fit ut Graci vivaci genio pollentes magnam famam de suis moribus sint affecuti, cum terræ tractus multum conferat ad exacuendos animos; tum memoria, eaque, quæ medium obtinet inter cerebrum vel nimiùm ficcum, vel nimiùm humidum. Unde est quod populi illi Thraciæ, qui vix ad quatuor usque numerare poterant, quin corum memoria perturbaretur, ut refert Cicero, magnam barbariem præ nimiå stupiditate ac frigiditate contrahere necesse habuerunt. Vel sæpenumerò illi qui folis radiis nimiùm patent atque exficcantur, virtutis funt parum tenaces, ut qui adustum cerebrum habeant; quòd iccircò in vitia, pro sua oblivione, vergat. Restant tantummodò populi illi, qui, pro congrua cerebri temperie, citius aut ferius virtutis laudem funt confecuti.

Sed & prætered ex illis facultatibus nobis innatis emerserunt secundo aphorismata quadam inconcussa seu norma generales, quæ vi-

æ

v di ni O ri

fu

ci

pr

pr.

nu

fto

mi

pli

tor

Del

tor

rea

lan

CIÇ

fee

len

inc

NATURALI. tz humanæ regimini præiverunt; qualeis verbi gratia hæ fuerunt, post maturam tandem experientiam; honestum vitio ac libidiniesse præferendum; ut ne homines nobis noceant, corum vitam esse conservandam. Quod illis ftructuris aut lyminibus contrarium erat, in desuetudinem paullatim verfum est ac inter homines obsolevit. arcà Cicero \* optime dixit Lucretiæ stuprum ab Tarquinio illatum vetitum fuisse, priusquam ullas leges hac de re soliti essent homines figere; quandoquidem illud faci-nus repugnabat illi generali normæ de hone-to apud homines stabilitæ. Eæque normæ mihi videntur absolute necessariæ ad disciplinas componendas, ut quæ sint fundamentorum loco, ac debeant oculis nostris semper objacere. Sic exempli caussa in Philosophiæ partibus connectendis horum præceptorum debemus semper meminisse nullum ese. vacuum, materiam effe extensam, nulla efe realia accidentia, mentem effe cogitantem;

<sup>\*</sup> Nec, si regnante Tarquinio nulla erat Rome scripta lex de stupris, iccirco non contra illam legem lempiternam Sextus Tarquinius vim Lucretiæ Tricipitini filiæ attulit. Erat enim ratio profecta a terum natura, & ad recte faciendum impellens, & à delicto avocans: que non tum denique incipit lex effe, cum scripta eft, sed tum, cum ortaelt. Clc. lib. 2, de legib. in princip.

338 DE RELIGIONE

dimus. In Theologia pariter hæc principia feu regulæ nobis scribentibus debent substerni Scripturam esse divinam atque infallibilem, homines mendaces, sine sincera side hominem non posse servari, cæteraque hujuscemodi.

fu

q

q

ol

ro

q

m

9

P

fc

ŀ

9

q

Sed dictis superioribus tertiò hæc adjicimus, has generales normas, de quibus jam egimus, breviter reduci, quantum quidem adsequi possumus, ad hæc duo similitudinem, atque dissimilitudinem. Itaque quæ dissimilitudinem superioribus superior

Similitudo verò, quæ intercedebat inter actiones nostras ac ideas justi nobis informatas, in sinum nostrum lubenter introducta fuit, ut vivere secundum virtutem, Deum amare, ac proximo inservire, à quo paria sperabamus officia. Velim tamen observemus illam vitæ integritatem atque rectitudinem ad nos tandem per gradus pervenisse, cum sub initium tales disciplinæ essent genera-

les ac rudes admodum, ut recte observatum fuerit ab Josepho in suo contrà Appionem Libro legum novitatem hinc evinci posse, quòd ne nomen quidem vous suæ legis antiquitus fuerit notum; quod proficiscebatur ex obscura illa luce, quæ hominum mentes oblidebat, immo & legimus homines primitùs suas cecinisse leges ac de parentibus in liberoshâc viâ esse derivatos, ut præ voluptate, quâ in illis cantandis tenerentur, earum memoria non intercederet, quocircà parum est quin abeamus in fententiam vel Boëthii, qui primos hamines quercuum glande vesci solitos ait , vel Lucretii, qui Mortaleis extrà societatem, parum à belluis differre adserit. fam verò fi lex illa vocatur naturalis, hoc presertim nomine venit interpretandum; quod & procedat ex naturalibus dotibus atque facultatibus; & in natura quoque bonum cedat atque conducat.



Adreso dan biologich , ben each crocke

ade

CO

ipf

leg

de

ris

rib

ftr

to

ex

N

de

m

id m

râ

## CAPUT TERTIUM.

Ouod septem Noachi praceptorum traditio sit mera fabula. Quare septem recenseantur. Abrahamus fuit idololatra. Illa septem pracepta sunt vel ex naturà, vel Mose petita; ut fatetur Maimonides. Illi centuriones de quibus cap. 7. Luc: & 10. Act. non erant proselyti Domicilii.

Cum jam viam inierimus errores de lege naturali admissos revincendi, nobis nunc recipiemus, dâtâ hâc peropportună occasione hanc, quæ ventilatur, fabulam de Noachidorum praceptis enervare, quæ septem \*
numerantur; verum quæ me in suspicionem
illius Judæorum commenti adducunt, hæc
potissimum sunt primò quòd isti, qui nunc
nominantur Rabbanistæ, nobis ubique aniles fabulas ad nauseam usquè obtrudant. Nec
de nihilo est, quòd isti homines id dogmatis traditione à suis patribus accepisse dicant.
Eæque traditiones, quæ vulgò noctu concreditæ Mosi ad montem sinam commoran-

<sup>\*</sup> Sex Adamo data sunt, de idololatria; de blasphemia; de homicidio, de illegitimo concubitu; de surto; de judiciis exercendis. Noacho septimum traditum suit de membro animalis viventis non comedendo. Maimonides c. 9. de reg. & reb. Bellicis.

ticum Numine dicuntur ab coque per Jofuam ad seros Nepotes derivatæ, funt vel adeò pueriles, ut Judæorum sapientissimi eas derideant ac sectam ea propter separatam componant, veladeò numerosæ, ut Moses ipse, per torum vitæ suæ curriculum, eas

legere nequiret.

Cur verò secundo septem, nec plura, mandata Noachi recenseantur atque commendentur, hac forte ratione factumeft, filiceat istorum Israëlitarum mysteria evolvere, aut conjicere; quoniam nempe iste posterioris mundi legislator de sua arca egressus suos treis liberos cum sua, & trium filiorum uxoribus septem simul conficientibus septem infruxit præceptis, ut cuncta. Ad justum computum; fecundum eorum arcanum coirent? Sed prætered primus ille divinus scriptor, qui quæ Noächum spectant, nobis exactè narravit, nihil refert de hâc privatâ Noachi legislatione, quamquam Maimonides illam putat adeò necessariam, ut expresse dicat illam per totum terrarum orbem promulgatam fuisse. Quæ & fuit aded supervacanea, ut ipsius nepotes, iique proximi, in idololatriam inciderint, immò Noacho, Semo, & Hebere superstitibus, quod de Tharâ, Achore & Abrahamo videtur certum ac con-

<sup>\*</sup> Gen: 7: 13.

742 constans, ut Masius in uleimum caput Jos fuz aliique eximi viri cenfent. Idque, ut obiter dicam apparet, ex Abrahami civitate nomine Ur, quod apud Hebræosignem fignificat, qui, ut olim, in nomullis Perfidis locis adhuc adoratur; quali illa urbs elfet vel confacrata illi Deo, vel illius Sacrarium, ac repositorium. Unde Abrahamus à Deo admonitus de hac idolomania, adprimum fuz converfionis momentum, evalit atque feceffit. Ità ut non magis crediderimus his narratiunculis, quam illis aureiskgendis in Romana Ecclessa receptis, de quibus dictum fuit illarum auctorem fuiffe perfrictæ frontis; aut illas amandabanus in numerum hujuste Adami columne, que tot necessaria perscripta habebat ad medicinan arque Mathefin, referente Josepho.

Quod nos magis ac magis inducit tertid id expungendam hanc vite Noachi particulan, hoc mihi quidem inde paret, quod certifimè adpareat illa septem præcepta vel fuille in natura ipsa lita atque conflicura, ut accuratiorilectori per parteis constabit, vel potius etram ex Mosis lege fuille deducta; qua adeo funt clara, ut ipfe Maimonides idem diferte fateatur, dicens \* hac feprem pracepta a Mose illius Magistro recepta fuisse, acra-

tio-

m

m

lin

qt

m

tr de

ce

di

20

CE

n

ir

0

n

I

E

t

I

<sup>\*</sup> Eodem tract. supra citato.

magis illa septem præcepta Noachidarum nomine sunt nuncupanda, quam vel Abrahamidarum, vel etiam Adamitarum, qui similia suis familiis instillarunt.

Nec tamen ista eo dicimus animo, ut velimus rescindere ac violare optimam mentem, quam existimamus Abrahamidas habuisse in illa doctrina disseminanda. Nobis tantummodò curæ est ut originem illius fabulose traditionis receptissimæ detegamus. Si quidem eorum animus fuisse videtur, ut nos certiores facerent homines extrà legis seu Judaze pomeria posse juste vivere, atque ad Deum admoveri: qui sanè scopus esset mitis ac legitimus, ac in nostram opinionem defcenderet. Quod & pariter contrarium effet is, quæ à viris doctis narrantur, Judæos sua instituta voluisse cæteris, invidia quadam, occultare; quod tantum intellectum vellemus de politicis legibus, non verò de cæteris; fine quibus hominis falus præcluderetur. Et re ipla iplimet Judæi affirmarunt ex Jeptem Noachi præceptis præsuppositis duo proselytorum fuisse genera, qui vocabantur Justitia, ac Domicilii; quasi insinuarent illos proselytos, ex vi vocis, \* in Dei fœdus in

\* మీ క အစ္ပေစေနရရှည်ပေါ်းကျ အကျော် ကွဲ ထုံးနှစ်ပြီး အာန်းအဖြင့် Philo: in lib. de Monarchia. ingredi. Non tamen exîndè concluderemus, quod volunt, docti, illum centurionem \*, qui scilicet synagogam ædisicavit, acalium Nomine Cornelium (b), suisse de numero illorum vel justina vel Domicilii proselytorum; verum cum quotidie cum Judæis versarentur, eorum Doctrina paullatim suerunt imbuti; adeò ut, sub adventum J. Christi, inciperent esse sine cerimoniis, atque adeò aptè dispositi ad regnum cælorum amplectendum.

# CAPUT QUARTUM.

den corum camana aude vateru

Quid sit peccatum originis distincte oftenditur.
Non semel, sed pedetentim inducitur contra vulgatam omnium sententiam. Probatur peccatum originis per gradus in nos introduci.

Cum superiora, quæ jam probavimus, nobis viam muniant ad corruptionem nostræ originis faciliùs declarandam, nostram menten er empussaperiemus, tùm ut materiam abstrusissimam, quantum in nobis, erit breviter detegam atque demonstrem; tum ut præjudicia, detortos sensus, ac etiam inveratos errores amoveam. Primo consentaneà

mis

eió

fol

ad

bu

ut

ul

CC

q

<sup>\*</sup> Luc: 7: 1. (a) Act: 10: 1.

NATURALI.

rerum naturæ ac rationi peccatum illud origio mis in nepotes diffundi per corpus afferimus, eique totum, sub conceptionis initium, in solidum adscribimus, ne Deum in nostram nequitiam confociemus. Secundo dein verò adjicimus mentem, quæ ritè philosophantibus est substantia cogitans, in nostra corpora, ut primum funt organis instructa, immitti; ubi, pro fuâ cum corpore unione intimâ, cogitationes, non quidem claras ac distinctas ob involutum cerebrum concipit, fed eas quæ funt confusa, qualeis fortuitò nobis oberrant in somnis, exque, quod notes velim amelia corporis attemperatæ, ac prorsus favorabiles, aut immerfæ. Quibus paullatim affuefcit mens nostra, ut suis, itsque inordinatis, ejusdemque cum corpore perturbationis participibus; adeò ut nequidem extra eas vagari illi non liceat; fic ut corpus, ita & anima fiat fentim fine fenfu depravata, & naturæ lege in eandem descendat legem, intercedentibus illis continuis ac inordinatis cogitationibus, quas mens naturaliter irretitasubit; idque libenter pro sua in socium corpus propensione.

Sed & tertiò notandum est illam originis corruptionem non esse sub initium summam, sed pedetentim ac per gradus progredi, donec tandem in actum sese exerat atque expe-

Y 5

diat

diat accurrentibus ratione ac voluntate no-Idque est difficultatis nodus, aut scopulus, ad quem vulgo impingunt Theologi, quoniam tem istam non distincte apprehenderim. Quod verò ifta corruptio, quæ viå naturali in nos per corpus propagatur, non adultimam lineam perveniat, fed per infensileis gradus quotidie succrescens, hoc quidem probamus primium veluti in natura, aut in efformando fætu membra embryonis quotidie increscunt, ac coagulantur vel per novem menfes, quod vulgo dicitur, vel per docem, quod olim existimatum fuit, ut pater ex 7. Cap. Sapientia, Virgilio, Tertulliano, quibus & adde Hieronym. Ep. 47. Sic & rationi est planè accommodatum; quòd, ubi membra vireis acquirunt eundo ac corroborantur, corruptio ipla paullatim excrefcat. Nam quod incrementum in naturalibus evenit, in moralibus nullà ratione est denegandum.

Quòd & secundo patet ex nominibus, qua fuerunt isti corruptioni naturali indita; nam illa vocatur somes, somentum, atque concupiscentia. Fomentum varios acquirit gradus, antequam erumpat; somes primum gliscit, actandem scintillas, post aliquod tempus, exsuscitat. Ac ultimo concupiscentia recté à S. Jacobo comparatur cap.

1. gra-

1. 8

tur;

non

fans

eft a

rinis

cape

illu

mix

pari

17

mu

pot

run

do

fua

tan

101

Hit

ma

mi

nu

ret

ru

tu

ca

te

m

ate

NATORALI

i. gravida mulieri, que foret ac meditanur, ut ita dicam , partum , ulquedum , postquam parturiendi tempus expiravit, in-fans in lucem prodit. Quod & pracipuè est adplicandum illis initiis, que ovis vipomis similis caput faum post aliquam interapedinem exerit. Ideoque videas Pf. 51. and originis peccatum cum conceptione mixtum à Davide atque complicarum, quod

pari pede procedant.

Eoque successivo, terrio de quo loquimur, modo fiet ut possimus exfolvere aut porius exfufflare omnes, que huculque fuemit allatz, difficultates. Nam concedendo, quod ratio ac natura renem clare perhadent, peccarum fenfim nafci, repere, ac tandem reperitis actibus radicari, necessium non erit ut recurs s quod voluerunt dociffi. viri , ad trajicem aut propaginem animatum nostrorum parentum. Quod si admittas, hæc duo moommoda, præter innumera alia, fuborientur, quod anima parentum ad æmulationem fefe in ufum fuorum liberorum dividant; quod anima fpiritualitati prorsus repugnat, vel ipfamet peccara actuali à parentibus commissa in infantes descendent, tota quanta sunt cum ipsa-met anima, quæ peccavit, sese communicet atque transfundat. Ideóque ipsa anima, quæ

DE RELIGIONE

que non peccavit , justo ac injuste plectotur ; injuste quidem, cum filius non ferat iniquitatem patris; juste itidem, quandoquidem eadem in liberos devolventur apagripara. zininisilli mebaroilebe fo

Vel ea ratione, quam aperimus non tibi opus erit ut confugias ad illam pelagianam opinionem de naturali innocentia nostra, que, auxiliante Curcelleo polito ac docto illo viro, his novissimis diebus recruduit; -quzque non modò adversatur Sacræ Seripturæ ac antiquitati, ac omnium Christiano--rum fectis, fed & fententiæ Paganorum, -qui, pro sua inspectione, aliquid in nobis adverterunt rationi contradicens, scilicèt illam refractoriam corruptionem, tum & rationi atque experientia. Nam, ut fummus vir recte observat, ubi primum in infantia membrorum acquirimus ufum, pedibus, manibus atque dentibus nostram nativam malignitatem exprimimus. Si vero totam illam depravationem velis uno fimul -tempore in animam nostram infundi, hoc incredibile animo nostro insidet illam malorum lernam nos invasisse ad primum momenrum, ac totas nostras mentes, Deo id procurante, penetrasse.

Pec

lu

m

### CAPUT QUINTUM.

leccatum originis non meretur mortem eternam contra Patres, acrecentes Theologos. Nostra sententia probatur, tum ex Ninevitarum exemplo, tum ex divine justitie usu, ac Patrum Gracorum exemplo. Eadem doctrina oftenditur ex varia Dei difpensatione erga adultos, & infantes. Infantes non habent liberum arbitrium; ergo non condemnandi. Res ulterius probatur. Que sit illa mors, que, ex Dei decreto, ad omnes extenditur, & unde proficifcatur. Quomodo dicamur filii ira Ephes. 2,3. Non potest excusari Theologorum bac in re sententia.

X quibus enumeratis facile admodum erit revincere illam opinionem, quæ apud maximos Theologos, ac ipsos Patres invaluit, illam nostram corruptionem congenitam seu originis peccatum mortem æternam mereri. Quod vides expresse affertum à clarissimo Gerardo Johanne Vossio\*; tùm & à Salmuriensibus Professoribus, qui de cœlis infantes excludunt ob illud originis

<sup>\*</sup> V. illius jam difput. de hænsi Pelag. antith. 3.

peccatum, nisi sint de numero electorum.
Quod cum recitarem doctissimo Domino de
Brays in privatis nostris colloquiis, illam
sententiam ut incautam mecum existimabat,
ac demirabatur etiam. Sed nunc cum nobis

id

a

Hi

di

CC

to

m

re

C

q

er

ru

CC

m

al

m

m

PI

id

agendum sit cum oculatissimis lectoribus, producamus nostras rationes ac testes in con-

trarium.

Primò hæc sententia adversa est divinamisericordia, quæ in commiserationem perpetuò vergit ergà imperatos atque incautos homines, ac potissimum innocentissimas creaturas, quas, cum denascuntur, instinctu quodam selices prædicamus. Adeò ut Deus,
qui se comparabat exerto brachio ad plectendam Niniven, ipsi parcat c. 3. Jonæ ea inter cæteras ratione, quòd in sese haberet Insantes, qui nequibant dextram à sinistra distringuere. Quòd si Deus condonet, ob corum innocentem ætatulam, eorum temporali vitæ, quæ est & illa morositas, cur velimus Deum illos æterna ac mala morte perdere?

Immò secundò justitie ipsius divine interest, ut infantes servet, necab se abalienet ad intuitum eorum nativæ corruptionis, quo niam Deus non solet condemnare, nisi eos, qui, pro sua pertinacia, omnes misericordiz atque etiam æquitatis modos exhauserunt,

NATURALI.

id est, qui, insanabili impoenitentia, nuncium Deo cum suis beneficiis miserunt, ac illius Ordan georia valedirerunt. Quod dici nequit de infantibus, quibus nihil est compertum; ità ut Graci Patres jure merito crediderint infantes à barbaris quacunque modo derelictos, adoptione ac baptismo esse recipiendos; hoc pacto ostendentes quod calum, sicut & Ecclessa, illis patere debeat; quasi ipsa providentia eorum euram suis manibus velit gerere. Sed hesc de cateris, quod aiebat S. Paulus, judicium nostrum non interponimus; sed de ipsis Christianismi inco-

lis; quod magis prægnans eft.

Sed & tertio, hoc quod affirmamus, probatur, ut quod maxime, ex economia Dei ergà nostros infantes. Nam, quia sub Evangelii initium adulti baptizabantur, peccatorum consessio, que ad Jordanis ripam publica erat, resipiscentia, ac sides per necessarize erant, ut illius lavacri fructum persentiscerent. Unde videmus resipiscentiam ut conditionem prærequisitam una cum baptismo conjunctam esse. Verum in infantibus alia plane ratio est, ut res facili ac naturali modo transigantur; cum ipsi nihil ad baptismum adserunt; gratiaque sola omne quod præcessit peccatum abstergat atque eluat; ut omnes Scholastici, populus ille litigiosus, in sutu-

futurum dein vitæ, tempus credant, illam fanctimoniam ipsis retineri, modò obicem sua infidelitate aut impoenitentia non ponant. Quæ omnia nobis persuadent illam ergà infantes dispensationem totamesse facilem ac misericordem.

Mors illa æterna quartò non procedit nissex deliberatà hominis optione, seu ex libero illius arbitrio, ut omnes unanimi consensu credunt; quòd cum infantibus non insit, illos à dein illo carmine retrahere necesse habemus. Nec dicas cum magno viro Amyrado, illam originis corruptionem non esse avoluntate quidem libere agente; sed tament inesse, cum ex voluntate in illud peccatum naturaliter propenderet. Nam & respondebimus illam corruptionem sui sensum ac voluptatem determinatam non indere infantibus; quod sufficit ut eos à reatu ac poenà æternà liberemus.

Hæc insuper succurrit ratio quintò quòd cùm plasmantur ac esformantur infantes, hæc duo illis adsunt, natura, atque superveniens corruptio. Natura verò innocens ac inculpata est, cùm ex se ipsa sit bona, nisi cùm Massalinis hæreticis eam malam contendamus. Corruptio verò illa, quæcunque tandem sit, nobis nesciis atque sine nostro consensu ingeritur. Si autem Deus infantes puniat,

niat, eâque dirissima morte, illos damnabit,

vel propter corruptionem, quam nullo modo administrarunt, vel propter naturam, quam ipsemet indidit. Quæ omnia, ut vides, hor-

rorem incutiunt.

Nec est quòd nobis objicias ob peccatum originis infantes mortem fubire. Nam illa mors in nos derivatur, tum ex immoto illo statuto, morte morieris, tum & posted ex naturali via, quia, ut arbor canea vitiofos emittit fructus, fic & pater in medullis suis depravatus suam vitiositatem suæ propagini commiscet. Itaqueab S. Paulo afferitur eo modo nos mori in Adamo 1. Cor: 15. quoniam scilicèt ille primus poculum propinavir, quod & posteà ad novissimos Nepotes suo contagio inmisit. Nam asserere illud ipsum primum peccatum nobis imputari, hoc clarissime confutatum est à Clariss. Placzo. Undè est quòd Patres Concilii Carthaginiensis illam naturæ corruptionem probarent ex c. 7. Rom: 10. 12. ubiomnes dicuntur peccasse, quia omnes moriantur. Eam verò mortem non possumus extendere ad æternam mortem, alioqui omne genus hominum esset damnatum; quod credere immanissi-

Nec opponere debes illud c. 2. Ephes. v. 3. ubi dicimur natura seu Quoen esse filitira.

354 DERELIGIONE

idest, mortis aterna damnates, ob nostrum scilicet originis peccatum, ut vulgo explicatur. Sed hæc duo observanda velim; primo S. Scripturam solere hominis conditionem in duo dividere, naturam & gratiam. Natura vocatur ille status, qui regenerationem antecedit, in quo & erant Ephesii ante suam conversionem, ut patet versum attente legenti; gratia verò ea est conditio, in qua S. Spiritum sortimur comitem nostrum. Secundo hoc adjicimus varios esse iræ divinæ gradus; non dubitamus quin temporalis mors sit iræ divinæ signum; sed non eò usquè illam protendimus, ut mortem æternam postse inserat. Absit illasævities.

Si dicas tandem illam æternam maledictionem posse à Deo infligi jure, quod dicitur absolutum, illudque à superioribus Theologis intendi. Regerimus illud summum jus
ideò à Theologis adserri, ut dicant nunquàm ab Deo usurpari. Quod probè est,
nam S. Scriptura affirmat Eccles: 7.16., ut
ne simus nimium justi, id est, ut medium
in institutis nostris teneamus; siquidem summum jus summa est injuria. Verum prætered
ipsi superiores Theologialiam mentem exhibent, ac volunt illam nativam corruptionem
sponte sua, non ex Dei jure absoluto nunquam adhibendo, nobis inferre, nisi succur-

les

en

der

lio

Ho

rat gratuita discernens Dei electio, mortem eternam. Quæ si admittamus, nobis illud encomium, quodex historia Concilii Tridentini satis notum est, competet, nos scilicet infantum gehennam esse.

## CAPUT SEXTUM.

Homines inter sese Societatem desiderarunt; idque pracipue ut Deum calerent. Quomodò intelligendus fit versus 26. cap. 4. Gen: quod homines tunc caperint Deum invocare. Primus gradus illius Societatis fuit in patenti campo se consociare ad Dei cultum. Quid fignificet templum apud veteres. Secundus religiosa Societatis gradus est in templis ; sed apertis sese convocare. Tertius gradus illius religiosa Societatis fuit se in templis undique clausis congregare. Qua fuisse videtur origo imaginum. Quinam fuerit quartus gradus ejusdem Societatis. Quid schisma; & quam sit periculosum. Quid beresis; & quomodo cum schismate confundatur.

Postquam homines in sundo suo leges repererunt, quæ tùm Deum tùm mortales spectant, hinc proclive sanè est conclu-Z 2 dere 356 DE RELIGIONE

dere illos de Societate inter se jucunda cogitâsse. Quod patet ex rei natura, cum alioqui leges easque exactissimas sigere non potuissent, nisi alii cum aliis sese mutuo communicassent; tum ex ipsa experientia, qua tot Societates atque Respublicas in toto orbe terrarum essormatas suisse comprobat. Hocque conducebat tam ad sese invicem tutandos, ac suorum hostium insultus propulsandos, quam ad famam aliquam sibi conciliandam; ut vides hac de re maxime suisse sollicitos, qui turri Babylonica exstruenda

operam navarunt.

Sed infuper contendimus illos ipfos homines in eâdem quasi caula conclusos ulterius de colendo Deo consuluisse, eumque suisse præcipuum naturæ auctoris scopum in cogendis in unum corpus hominibus. Societas quidem est pergrata, ut secundum Hebræorum effatum, fine illa mors impendent homini. Verum illa Societas non valde difcriminaretur à gregibus, qui ad communia pascua coëunt si Religio ad mutuam Societatem adhortaretur. Itaque vides omnes homines, qui saltem sensum alicujus Numinis habent, sese subinde consociare ad Deum adorandum; ut qui alii ab aliis dissiliunt ac Religiosos cætus negligunt, ut fit in aliquibus Africæ ac Americæ tractibus, fint pum

m

ad

ga

BE

ca

m

di

di

B

h

P

di

ci

d

S

d

NATURALI

357

ræ putæ belluæ sub hominum hypocrisi. Immò ratio ipsa persuadet Deum sapientissimum ac pietatis humanæ amantem eò collimasse potissimum in hominibus, qui palantes erant, convocandis, ut eos coadunaret

ad Religionis exercitium.

e

Idque porro patet ex remotissimis generis humani diebus; cum in Sacra Scriptura legatur Gen. 41 26. Sethi temporibus homines occapisse invocare Dei nomen vel voari de nomine Dei, id est, se conglutinasse inter sese ad Deum egregiè reverendum, ac diffipivisse abalis, quibus pietas minus corderat, aut qui fidelibus fua commixtione negotium facessebant. Non quod prius homines neglexissent in unum locum, ad Dei cultum, convenire; cum unufquifque Patriarcha; qui suis legislator erat ac jura dabat, suos Nepotes ac abnepotes consociaret; fed Sacra Scriptura fic eloquitur ad describendos ampliores cætus, qui tunc temporis eruperant. Illa verd adunatio aut Societas, ut credibile quidem est, his gradibus increvit, atque completa tandem fait. and meigmen

Primum quidem isti rudes homines nec de suo tyrocinio emancipati in patenti campo ac sub dio in unum coaluerunt; tum quòd natura sub initium crassa paullatim 358 DERELIGIONE

defæcatur deinceps, tum quod coelum naturale Dei tabernaculum magis hôc pactô pareat hominum oculis. Unde profectum est Templinomen, quod fane non antiquitùs fignificabat hanc molem lapidum aut concameratam struem, sub qua singulis diebus cogimur; fed eam coelorum partem, quæ obverfabatur hominum obtutui, quæque ab auguribus suo cum lituo Sacra delignabatur, ut nos fæpius monet vetus ille Grammaticus Servius, idque patet ex antiquis Poëtis, Virgilio, Lucretio, &c. qui aëra sæpissime vocant calorum Templa. Il. leque prospectus fuit in caussa, cur homis nes à Deo desuescerent, ac idololatriam inter fele invexerint; que uti existimatum quidem fuit, ab Astrolatria capit Si verò homines de sacellis suis in patentem aërem detrudantur, illud facit, crudelitas hominum, qui tamen incauti artem in simplicis tatem naturæ reducunt; cum, ut optime aïebat Gregorius Nyssenus, hôc pactô nobis cœlum ubique pateat in Asia, Gallia æquè ac in cæteris mundi partibus.

Sed Dein secundo de campis in sacras ædes deventum est; ità tamen ut templa vel sine tectis essent, quales erant proseucht Judæorum, & Samaritanorum, ac Heliopolitanorum Templa apud Ægyptios, vel ali-

quâ

Sa

lo

ft ill

re

e2

C

in

n

m

lo

ģ

b

b

NATURALL

359

quâ parte tecti essent operta, ut nobis videtur suisse illud Philistzorum Idoleum, ubi Samson inclusus erat. A cœlis scilicet oculos ac mentem nolebant avocare illi populi, cum illius aspectus multum conferat ad nostram pietatem, idque adhucdum patet ex illo delubro, quo de Paganorum ruderibus Romz exstat, quodque vocatur rotunda, quz reclusa erat in cacumine.

Sed tertià illo foramine præ aëris injurià obstructo mortales sese in templis occluserunt, ubi, quoniam coelorum spectacula non ipsis obversabantur, ac nudi parietes illis fordescebant, ideò picturas corporum extrà Templorum parietes sibi objectorum sculpserunt, delinearunt, ac quasi cœlum infuum gremium deduxerunt, ut ad oculorum libitum Deo commodè servirent : caque fuit prima imaginum atque superstitionis origo; quæ fuit quasi novo quodam mangonio eo nomine revocato à Nolano illo Episcopo, de quo anteà, ut scilicet populum vagantem in Ecclesia sisteret; eamque ob caussam retinentur à nostris fratribus Lutheranis imagines atque cruces, quibus eorum templa undique scatent, sine ul-Voluerunt scilá tamen reverentiæ nota. licet imaginativæ religioni aliquantulum indulgere; nec tamen velim, quod paullà

360 DERELIGIONE crudius aliquando factum est, in illos invehi cum venenum in fuis ædibus fepoluerint, ab eòque abhorreant horum tamen duorum ut meminerint, humillime rogo, Concilium fuum Francofurtense \* aliud pro fuo Zelo fancte flabilivisse in eorum vicinià, tùm sedem Romanam, in eaque Gregorium magnum illarum imaginum fuisse institorem ac promotorem, qui Gallias hac de re maxime turbavit, cuique tamen Sere-Massilipensis Episcopus strenue Nemo autem nescit quot gravissimas caussas habeamus utrique nostrûm ad obedientiam illi Antichristi sedi, etiam in minimis, detrectandum.

Cum verò quartò nudæ in parietibus imagines sub initium non sufficerent ad superstitionem hominum satiandam, aliquid insignius, uti quidem existimabant, excogitarunt, ac in meditullio suorum templorum onnor quendam aut sacellum erexerunt ubi divinitatem quandam cum sua essigie latitare singebant. Illorum locus sacratissimus erat in medio, qualis erat apud primævos Christianos ambo; non verò in intima ac

remo-

THE

So

P

to

fa

qı

P

m

ill

de

pr

ne

no

ci

ci

qı

<sup>\*</sup> Habitum anno 794. Vide & Concilium Confrantinopolis anno 713. & alterum Constant. anno 730, & tertium Constant. universale habitum; quz & imagines de templis excludunt.

MATURALI. 361

remotissima templi parte, ut apud Christianos obtinebat, uti quidem patet ex Sancta Sophia Constantinopoleas, quem tandem per mille pericula his novissimis annis interius lustravit vir exactissimus Grellot.

Ex superioribus de unitate ac Societate dictis evidenter patet, quam schisma sit intolerabile. Nam primo contrà naturam ipfam pugnat, cujus jura existimata semper suerunt sacra ac intemerata positiva leges, quantocunque tibicine sulciantur, dissolvi possunt i naturales verò, nonnis perturbato genuino auctoritatis divinæ ac humanæ ordine contaminantur.

Sed prætereà secundo illo schismate ædificium sacrum ruinam minatur; siquidem eô modô aliquot necessarios de structura aufers lapides, unde vitium toti ædificio imminet, ac sissura; id quod significat vox illa schismatis. Et, sicuti religionis suasu devincti sumus ad Societatis edificationem procurandam, id est, ad promovendam illius utilitatem nostra caritate, fraterna benevolentia atque benigno omnium uirtutum exercitio; structura nempè illa mystica piis nostris conatibus cæmentatur atque increscit; sed sissione aut schismate nostro ædiscium illud quatimus ac ad ruinam impellimus, quantum in nobis est. Domuum estosso-

DE RELIGIONE

res videas ubique apud patres ad longam panitentiam condemnatos; ficut & eos, qui fe-

paratim congregantur.

Sed tertio civile bellum semper existimatum fuit perniciosissimum , cum fratrum gladii in sese invicem stringantur, ac concivium sanguis effundatur. Schisma verò est civile bellum, immò eò horridius, quòd falus hominum maximè periclitetur. Primili duces hac feriò animo revolvant, cum fint iffius confusionis auctores ac coram Dei tribunali rei. Cæteri verò eorum regimini commissi funt parum dissimileis illi Hispaniarum Regi; coram quo nasutus Monachus concionabatur, ac, magna cum libertate, astute finxerat se inter numeros alios inecstafi vidisse ipsum Regem ultricem Dei manum fustinentem; nam, cum ab Rege quasiffet illius ærumnarum cauffam, hic candide respondit se illuc sponte sua non venisse, fed potius adductum fuisse, consilio scilicet inductum. one da , fiebt , mebres as a

Hinc quarto enascuntur odia etiam internecina, cum fratrum odia fint periculofissima; nam, secundum Græcorum dictum, χαλεποι πόλεμοι αδελΦων. Illa sciffura cœlestes animæ excandescunt, atque variis fibi comparatis viis æstro, invidia, clamore, factione in contrarium divisum vulgus, sub

zeli

di

in

ma

pa

E

auf

mi

Qu

Ga

fele

gis

gui

fcili

tibu

mif

pon

fidif

ficir

Det illuc

E87

fuor

anin

zeli cortina, in lugendam reproborum condicionem una cum fuis futilibus contentionibus detruduntur. Qui fuerit ille implacabilis Schismaticorum. animus, apparer ex Donatistis, qui Episcopus, ac Orthodoxos in via exspectabant, eosque cædebant ac male mulotabant fuffibus. Ità ut Africani patres ; qui omnem lapidem moverant juxtà Evangelii genium nad illos ad pacem revocandes . coacti fuerint fub Imperatoris auspicio , vel illos aliquibus porido aureis plectere, vel etiam milites prætorianos immittere ad eorum audaciam retundendami Quæ tamen immane quantum diffimilia funt Galliarum curiæ crudelitati inauditæ, quæ sele immeritò palpat ac Episcoporum ad Regis vota confuetorum concionis avide audit; qui illi parafitice adplaudunt ob furmam scilicet illius mansuetudinem in Protestantibus convertendis; dum totus orbisingemiscens novit Dracones milites Religionis pontificiæ ministros ad eos pacificos atque fidiffimos fubditos immiffos fuiffe ad carnificinam undiquaque luctuosam exercendam. Deus, pro infinita fua justitia, violentum illud schisma vindicet ac, cum lateres atque εξγοδιώκται multiplicentur, liberatorem in fuorum solatium immittere festinet; quod ex animo vovemus.

364 DE RELIGIONE

Sexto, tantoperè odiosum semper habitum fuit schisma, ut Divus Augustinus ipse voluerit illud Hæresin sieri, cum in obstinationem erumpit. Hoc nihi saltem est baresis adversus caritatem, fine qua nobis intercluditur accessus ad Deum ipsa quoque Sacra Scriptura vocat Schisma Heresin , 1. Cor. 11., 19. Quod cuique patebit illum textum cum superioribus attenté consideranti; in eaque est sententia D. Chrysostomus. Quod tamen velimus intellectum, quod non observatur, quòd illic schisma vocatur aigins juxta Græcorum fenfum ac fignificat feltam quandam fingularem; ità pt cæteri quidem ingenui fideles nomine Christianorum gaudeant; isti verò novatores Celtam componant à suo præceptore, quales erant Platonici, Aristotelici, &c. à corpore Christi dissilientes; quod miseriæ ultima eft linea. a) a mub : ila avoor sudu miscens nove Decemes and es



florem felares a countre exclusiva quodes

-2:16

CA-

and the vov or its

ac

fc

n

# CAPUT SEPTIMUM.

Hodierni sceptici sunt Philosophis antiquiorum saculorum periculosiores. Epicurus de usu nostrorum sensuum fortuito indultorum refutatur. Scepticismus exploditur in divinis, in moralibus, in naturalibus. Scepticus est arumnosior, quam Hypochondriacus, aut belluaipsa, si suis stet principiis. Qua possint vel non possint sciri in divinis. Non est quod propter aliqua ridicula in hominum Religionem inducta, ut imagines, de ceteris prefracté dubito-mus. Male Socinus Jesu Christi divinitatemnegavit. Quid discriminis inter Deistas, & Scepticos.

UBi in societatem, ac dein in Templa Religionis caussa fumus ingressi, proclive ac naturale prorsus est, ut quam de Deo admisimus notitiam, retineamus, alioqui societatem infringimus, ac statutis tum natura, tum conscientiæ vim inferimus. Contrà hanc æquam societatis atque concordiæ legem peccant Sceptici, quorum error ut revincatur, hoc caput impendemus, quoniam his novissimis diebus in Ecclesiam maximo cum illius detrimento irrepserunt, ac quoti366 DE RELIGIONE

quotidie augescunt, ut, nisi Deus hancnebulonum familiam dissipet, magnum in-

gruat Ecclesiæ malum.

Res hæc, ut seriò tractetur, quantum quidem hujus libri brevitas veniam nobis dabit, hoc in antecessum dicimus nos aliquà disticultate laborare in hoc capite, quoniam sententia istorum novorum Pyrrhoniorum planè explorata nobis non est, ut qui nulla emittant scripta, vel satis habeant suam luem clanculum spargere. Hoc primum. Dein verò hoc mirum in istis homuncionibus est, quòd cum vetus Scepticorum schola nihil de Deo ac Religione præstitutum in dubium vocaverit, isti scilicet cum suo Christianismo nequiores cælum suæ disquisitioni serò tandem submittant, & de eo etjam, si Diis placet, morosè dubitent.

Sed & hoc adjicimus, quòd ubi ab omnibus, ubique, ac semper de Religione suit generalis adhibitus consensus, dementiz proximum est ut ab illo discedas assensu. Retinenda sunt illa solennia de Religione decreta. Quæ verò nondùm possumus adsequi, ratio à nobis slagitat, ut, nullà illatà hominibus perturbatione, in hæsitatione nostrà supersedeamus, donec dies saniora ac clariora nos doceat. Cùm in mente nostrà ægri nascamur, nihil, nisi experientia ac subacta

medi-

pr

qu

Ipi

po

fer

de

qu

meditatio, remedio nobis esse potest, quæ tenebras nostras dispellant, aut nos humillimè fateri cogant nos in nostra scientia non esse infinitos, Eliamque nobis esse exspectandum, ad nodum dissolvendum, vel lucem

nobis fænerandam.

His præsuppositis, dicimus vel hos recentes Scepticos de omnibus plane, de Deo, de Religione dubitare, vel, admissis Deo atque S. Scripturà, de Religionis certitudine tantum. Si verò de Deo ipso atque S. Scripturâ dubitent, quæram ego', utrùm illud efficiant ad solidum deinceps fundamentum jaciendum, u qui cautè, in disciplinis stabiliendis, procedant, magna nobis affulget spes illos de Dei existentia convincendi; iique sunt remittendi ad caput de Dei existentià. Quibus hæc insuper adjicimus, post probatam Dei existentiam, me eum esse, qui poti us Deum existere credam, quam me ipsum; quoniam, etsi hoc axioma sit certifsimum id, quod est, quando est, necessario ese, divina existentia mez existentiz proponderatur atque prævalet; eò quòd mea existentia contingens est, ac etiam potest auferri ac evanescere sequenti momento, quod de Deo nullô quidem pactô dici potest, ut qui nullum cum tempore commercium habeat. Si verò, ut jam diximus, Deus exiflat,

DERELIGIONE flat, concludas necesse habes illumesse veracissimum, alioqui Deus non esset, ac defectui esset obnoxius. Si sit veracissimus, vera nobis in S. Scriptura protulit nec potuit

mentiri; Unde Religionis rivulum necessa-

riò videas pròfluere.

Si verò isti homines velint, pro sua libi. dine, magisac magis dubitare, corum hasitationem ac dubitationem revincere non poteris, etiamsi millia demonstrationum illis in medium adducas. Sunt incurabiles in mente morbi, ficut & in corporibus nostris, quibus ne Æsculapius quidem posset mederi.

Sed quantum conjectura adfequi poffumus, ista Scepticorum gens profitetur admittere Deum atque S. Scripturam; seded usquè progrediuntur, ut Religionem qualemcunque in dubium vocent, ut quæ non possit, propter tenebras Religioniac menti offusas, eligi. Verum dicam ego, quòd cum Religio & Sacra Scriptura eadem plane fint, nisi quod Religio nihil aliud fit quam Sacra Scriptura in praxin adhibita, idem prorsùs facis, de Religione dubitando, ac si admitteres Sacram Scripturam, eamque fimul non admitteres: fateri cogeris religionem esse simul certissimam, atque incertiffimam. Ac sicut Sacra Scriptum

b

Ca

VE

tè

gk

Sci

re:

mu

ber fere

non

que

ver

qua

tur,

bet

ma infli

S

mus

cult

vel 1

cure

NATOURALI. 360 est fundamentum Religionis, Religio verd quædam fuperstructura illi imposita, fundamentum tibi quidem admittitur atque adprobatur; sed nulla, tibi scilicet perditissimo czcovidetur domus superædificata. Sacram verò Scripturam fateri, sed non item Religionem, est verbi gratid Angliæ leges in libris quidem confiteri, sed eas non advertere à subditis observatas. Si verò rursus obstinatè dicas te quidem non penitùs negare Religionem, sed te non posse illam detegere in S. Scriptura, ideòque de illa suspensum hærereatque επέχειν. Hac utique Respondemusillum ità differentem fe deridendum præbere, quoniam ne poterat quidem priùs adferere S. Scripturam effe veracem, ut quam non noverit : verum si illam novit, illam quoque dignoscet in hominum praxi. Aut verò hæc dubia menserit illa Apuleii Pfyche, quæ in palatia undique corufcantia inducitur, eaque subitò amittit : aut quidem habet iste oculos, nectamen videat, quæ maxima est pœna deploratis peccatoribus à Deo inflicta.

Sed secundo pressius agamus; vel accepimus nostras tum internas tum externas facultates ad certò discernendam veritatem, vel non. Si dicamus cum Lucretio ac Epicureorum familià facultates nobis inditas suis-

Aa

ra

370 DE REL MOI ONE casu ac fortuito; adeò ut, si oculi videant, vel aures audiant, id siat non destinatò, sed usu.

Tum has treis difficultates velim perpendamus; primò si usustantum rem effecit; aut casus, undè est quòd omnes homines, nullo excepto aut refragante, eifdem facultatibus semper usi fuerint aut utantur sine ulla minima immutatione. Secundo hinc perficieturut, cum usus ab hominis arbitrio pendeat, hæc potuerint transformari, ut scilicet auris videat, ac oculus audiat. Tertiò que ab usu proficiscuntur, poterunt cesfare atque desuescere. Nempe hoc fortalle videbirnus in posterum, si Nestoris ztatem attingamus, vel, fi nobis non contingat esse aded beatis, posteriineam cucurbitarum conditionem poterunt incidere, ut , veteri usu abolito, aures, oculos, pedesque habeant, nectamen fas illis fuerit audire, videre actibias movere. Sed mittamus istas nugas, ac primum afferamus has nostras facultates nobis concessasesse, ut prudentiacdestinato confilio certò discernerent. Tum verò hæc duo inevitabilia incommoda consequentur, si certò discernere aut dijudicare cessemus; vel Deum à suo scopo aberrasse destinato, atque attingere non potuisse, quod adversus illius infinitam potentiam, ac fa pienpientiam manifeste peccat; vel illum nobis insidias tendere ac decipere de industria velle; quod injurium est illius veracitati, ac bonitari summæ.

Si verò tertiò isti homines in divinis dubitent, multò magis in humanis aut naturalibus ambigent, quæ inferiorem habent certitudinem. Et, cum Cicero diceret Philosophiam suo tempore in Rempublicam, in forum, in exercitum introivisse, isti aliquantò exitiosiores suam dubitationem in religionem etiam inducent ad omnia commiscenda, ac cæteros sua lue adulterandos.

Sed pratereà in negotiis, aut moralibus istud dubium magno erit vitæ civili detrimento. Namea est sapiens norma recepta, quòd in rebus peragendis probabilior nobis sit admittenda, ne occasione nostrum commodum promovendi, in semper perquirendà rerum evidentià, frustremur. Quod certè eveniet, si quidem istis scepticis principiis inconcussi insistamus; nam istud nobis obversabitur. Forteantale quid non est, & sic oportunitas aliquid præstandi nobis elabetur.

Sed & quarto nostris sensibus ipsis incredibili erit nocumento illa enexua; namadversus illos semper contendemus atque altercabimur, ut, si quid adserunt, nos conti-

Te

bo

Aa 2

nuò

DE RELIGIONE

nuò pertinaciter renuamus, itaque, si unus ex istis scepticis vapulet, dicere necesse habeat, forte mihi plaga non est inslicta; aut si aliquid certi incipit admittere, nulla est ratio, cur & reliquam veritatem recuset.

da

ft

er

te

fc

fe

R

q

Certè quidem, si saltem suz opinioni adhæreat scepticus,) zrumnosior erit illis Hypochondriacis, qui Londini in casulis suis degunt; qualis erat, referente Medico Anglo, qui nupperimè credebat Angliz Regnum sibi devolutum iri. Siquidem isti deliri eorum, quz non possident, voluptate assiciuntur; hi verò sceptici sua habent naturalia principia, quibus, pro sua incertitudine, anguntur ac torquentur. Hypochondriaci suz phantasiz adjiciunt quz non habent; sceptici verò subtrahunt quz habent; illi vitiosi in excesso, hi in defettu.

Immò belluæ ipfæ placabiliores sibi erunt, quàm sceptici sibi sunt. Nam, cùm equi fænum apprehendunt, ad illud certissimo ac infallibili impetu currunt, nec unquam de suo supremo victus bono decertant, sua naturali ac inviolabili philosophia placide utentes. Isti verò infra belluas detrusi, si quidem suis stent principiis, se perpetuò divexant, aut contradicendi libidine, aut reali ambi-

guitate sibi in judicium adquisitâ.

Nunc verò, ut mentem nostrum aperiamus,

mus, rem in pauca contrahamus. Dicimus quidem primò in omnibus scientiis divivis authumanistria esse observanda. Sunt quædam; quæ pervestigari nequeunt menti nostræ suis arctis limitibus conclusæ. Qualis erat, inter cætera, illa Aristotelis curale yea ad crucem ficta, quæ adeò, sua obscuritate, Hermolaum Barbarum perturbavit, ut caput fuum ad fui Musæi murum, præ desperatione, illideret, ac tandem, ob gloriolæ fumum, dæmonem ipsum consuleret, ut sibi scilicèt lucem de tenebris mutuaretur, qui pro more veterum oraculorum obscurè respondens, ipsi quasi offam hanc perfetti habitionem ingessit. Sunt & pariter in Religione ac S. Scriptura and quædam, quorum numero, ex Hebræorum præscripto, aliquammulta Ezechielis capita adscribere potes. Sunt fecundo & alia, quæ difficultatem quidem præ se ferunt, (scilicèt Deus notitiam labore vendit, ut aiebant veteres, ac in arduo loco bona nostra posuit,) verum tamen illa possunt uno aut altero \* fæculo expediri atque evolvi ; ut illud Sabbathum δουπεροωρώπον (a) jam tandem hâc ætate **fuam** Aa 3

<sup>\*</sup> Luc: 6: 1. (a) Prima illius explicatio tribuitur à Casaubono Josepho Scaligero; quæ & magis aucta fuit à Grotio, & à meo amico paragiry de Brays, lub finem suæ in Romanos paraphraseos.

DE RELIGIONE 374 fuam nativam obtinuit lucem. Illa fimiliaque funt duovonza ; fed non avonza. Sed tandem alia funt , quæ vel funt facilia fua fponte ac perspicua; vel ita fuerunt explanata, ut, fine Ædipo, possis his tralatitiis seu sententiis seu fidei adhærere. In primis nobis est opus patientid; in secundis diligentid, in tertiis acquiescentia, ut in scholis loquuntur. Atque hine amponnus, cum fua du-

mu

ver

nati

qua

Ui

aci

fuc

cot tes

pro

m

En

tio

im

ģυ

tiu

Te

ho

ipi

aff

liu

vi

ip

ta

te ill

in

bitatione, jubemus valere.

Sunt tamen nonnulla, quæ videntur isti scepticismo favere aut illum aliquo colore incrustare; quod quædam fint in hominum Religione fætida , quæ nihilominus amplectuntur nasutissimi homines. Unde illa dubitatio suam originem ducit, atque aded virulenter increpari non debet; ut verbi gratid cultus imaginum; qui nobis evidenter, uti quidem videtur, in S. Scriptura prohibetur, assumitur atque à plurimis defenditur. Quibus dubiis ut satisfaciamus, hæc nobis sunt pensitanda; primò præjudicia seu natalium, feu institutionis, seu tandem multitudinis nobis sæ penumerò maximè obstare, quominus veritatem, etsi perspicuam ex sese, adsequi possimus. Ii ipsi, qui scribimus, vim præjudiciorum in philosophía ac theologia persensisse ultrò fatemur. Secundo Pontificii, de quibus loquio communication mur, NATORALES

mur, imagines vetitas in S. Scriptura non advertunt, quia illam despicatui habent atque naufeant, ut quæ fit cereus nafus , apta ad quascunque interpretationes admittendas. Unde postmodum, cum adversus imagines acidololatriam exclamamus, Pontificii, pro suo more, suis præjudiciis ac S. Scripturæ contemptu delufi seipsos fascinant, dicentes & aliam esse Ethnicam idololatriam, quæ prohibenda est, aliam Christianam; nam sic mpudenter Apostolitextum interpretantur. Erroris spiritui, hac in re, alia succurrit ratio, ad imagines fulciendas, scilicet illas imagines esse ferendas, quæ auro gemmis-que coruscant, uri quidem definit in suis Epistolis à clarissimo Montacutio editis Photius. Recte Persius, dicite Pontifices, in Templo quid facit aurum? Verum tertio & hoc venit observandum, idque accurate, ipsam infallibilitatem, quam Romani suo affingunt Pontifici, in totam corum societatem disseminatam esse: adeò ut quisque illius quasi influxus particeps esse velit, in illo videlicet Prophetarum Collegio, ubi Saulus ipse Propheta evadit. Quare suâ infallibilitate adeò funt infatuati, ut errorum montes, qui immane quantum excreverunt, ab illis non advertantur. Ratio hæc est, quòd in Ægypto tenebris undique circumfusa non Aa 4 mi376 DERELIGIONE
mirum est omnia cacutientibus esse tenebricosa.

Verum & hoc videtur difficultatem urgere, quòd Lælius Socinus & illius affeclæ totam Religionem perturbent; immò & J. Christi Divinitatem, quæ aliis patet, abillis præfractè negari. Sed heîc nobis fedulò est perpendendum duo vigere in Sacra Scriptura aut Religione, revelationem atque rationem; alia abalia, fine discrimine, dividi non potest. Sociniani solam rationem in Scripturæ aditum inferunt; unde exulatre. velatio suis mysteriis instructa. Hoc præsupposito, eum subobscurum aut dubium de Servatoris Divinitate locum, qui & forte à Patribus nostris incaute adhibitus erat, tractant, Jesu Christi exin divinitatem in dubium vocant, quam & posteà conantur de cæreris evidentioribus extrudere, hâc prætered prurigine in Religione innovandi inducti. Falsa atque sibi soli relicta ratio, intrusa explicatio ex dubiis quibusdam enata, atque innovandi libido Socinum malè perdiderunt.

Si verò nunc, antequam manum de tabula, quæras quid discriminis intercedat inter Deïstas, de quibus egimus, & istos recentes Scepticos. Respondemus duplicem interpositam esse disserentiam inter illos. Dei-

fa

sta Re

tat

Sce

me

pra

Pro

Sce

mè

dar

mi

nu

ver

rò

ad

fu

uti

in.

eft

bii

rò

tu

tai

ru

ÇG

NATURALIN 377 fa videntur quandam generalem admittere Religionem : Sceptici verò, pro fua dubitatione, nullam; Deiftæ peccant facilitate, Sceptici difficili ac moroso animo. Utrique tamen videntur eandem incolere familiam. Sed praterea duo funt genera Scepticorum inter Protestantes, ac Pontificios. Pontificii Scepticorum scholam in suo gremio nuperrimè viderunt, qui adsensui manus non facilè dant, quoniam, fi in Papam propendent, misellus ille homo est, vix in latio ipso latinum callens, ac parum ideò aptus ad controversias emergentes dirimendas. Ecclesia verò est individuum vagum, quod & commodè ad fuam informationem convenire non poffunt : Scriptura facra sine auctoritate , qua utique caret vel in Papa ignaro ac deliro, vel in Ecclesia nondum definita, parum illis abestab Æsopi fabulis; unde nascitur illis dubium. Peccant illi defectu. Protestantes verò libros habent apertos, ac suo otio abutuntur, libertatem suam in libidinem mutantes, hi peccant excessu; utrique verd eorum crassa ignorantid, eaque ad impietatem comparatâ.

ut y et tratera elle tempolli va terren-

email and deficiency be to the

## CAPUT OCTAVUM.

Sinceritas nobis est colenda. Jesuita cum sul retentione mentali exploduntur. Quid sit mendacium. Justitia & veritas in S. Scripturd junguntur. D. Chrysostomus refellitur. Jesuitarum doctrinaest origo perjuriorum, ac hypocrifies, a Patribus, ac Paganis ipsis prohibitorum. Quod nibil sit, adgloriam Dei tuendum, prastandum nostra sinceritati contrarium. Duo horrenda exempla sinceritati adversa.

Bi de Deo ejusque Religione removimus fluctuationem ac incertitudinem, proximumest ut cum Deo, in cultu nostro, rotunde agamus, quod jam probatum est, ac sincere cum cæteris hominibus, quibuscum nobis res est. Nec nobis necessum esser illius virtutis scilicet sinceritatis necessitatem probare, nist nobis effet concertandum, non cum hominibus, sed monstris, qui Religionem deturpant, ac societatem in bellica ftratagemata, eaque fædissima vertunt; ità ut sustineant veritatem esse tempestivè tegendam, cum vita, Religio vel honor in pericula versatur, quod & profitebatur samosus ille Basilides; vel etiam dicant retentione

illa

間

bar qua

liar

ore

po

no

qu

te

fu

Pr

P

fi

q

I

1

NATURALI. 379 alla mentali quam inaudito facinore, ficut & barbaro vocabulo usurpant, posse se alio, quam intelligitur, modo ufitatum ac familiarem sermonem adhibere; proindè aliquid ore tenus proferre, cum simul eodem tempore aliud intrà pectus sentiatur. Mirumque nobis est, quod Innocentius XI. Pontifex, qui undecim ab hinc annis multa propudiofaexpunxit atque delevit, nihil de hac portentosa doctrina edixerit. Nisi quòd, pro sua astutia ac cautela ritè existimaverit illud pestiferum dogma sibi fore proficuum, ad fuam Religionem ac imperium promovenda per fas ac nefas fecundum Machiavelli præcepta. Nos verò credimus illam doctrinam fulmine potius effe arguendam ac feriendam, quam ratione; ac Principes, qui illis hominum quisquiliis favent, fibi cavere debent, procorum pestifero fermento, ab interitu, tale dogma cum paribus fuggestionibus ac sufurris expellendo de fuâ curiâ, ac illis cum Davide in memoriam revocare, ne exaltent fuum cornu, quod scilicet ad æternum eorum dedecus depressum fuit. Sed cum ista doctrina vireis, his novissimis diebus, resumat, aliquot rationibus nobis est eradicanda, sepositis tot aliis, quæ, ad rem revin-

Ac primum character Divinitatis is est,

ut veracissimus sit, ac natura sua à mendacio abhorreat. Unde notum est quod Veteres dixerint, quòd si Numen corpore atque animâ constant, lux corporis, veritas verò animæ vicem præstarent. Quare mendacium generis humani adversario in solidum vendicatur, adeò ut, cum verum exprimit, simulet atque de alio id mutuò accipiat, dictum & fuit de Alexandro VI. Pontifice, quòd nunquam diceret quid sibi præstandum esset, nec unquam præstaret quod dixisset : itaque, qui mendacio indulgent, heîc noverint ex quâ progenie sint oriundi. Nec nobis dicas mendacium illud non esfe, quod partem veritatis, non totam illam enunciat. Nam, secundum omnium hominum ac temporum sensum, mendacium est quod contra mentem it, ut & Etymologia vocis mentiri designat. Alioqui, si aliud per istam novam Theologiam fingas, necesse habeas novum verbum novumque genus hominum procudere, ac priora naturæ fundamenta radicitùs convellere. Achilles optimè apud Homerum:

Ε'χθεος γάς μοι κῶν ⑤ ὁμῶς αἰδάο πύλησιν Ο'ς χ' ἔπρον μὲν κεύθα ἐνὶ Φςεαίν, ἄλλο δὲ ευόζα.

Se-

nunc

fe fer

ut in

ctarr

cum

com

Spiri

in le

tum

ceri

titia

viva

Cer

eft,

men

qua

viru

non

Chr

ret |

I.C

inte

nt so

max

veri

Qua

Secundo nobis est observandum, cum nunc Christianos alloquamur, veritatem esfeseu Deo seu hominibus adeò necessariam. utin S. Scriptura eam videas vulgò conjuncam unà cum justitia: quasi justitia nisi cum veritate, aut veritas nisi cum justitia commorari possit, ac mendacium, auctore Spiritu Sancto, sit injustitia. Unde est quod in legendâ S. Scripturâ, nobis fiat comperum injustitiam unà cum mendacio commisceri atque confundi\*. Itaque, cum justiutia necessaria nobissit, ut quietè ac beatè vivamus in terris, ac postmodum in cœlis. Certè quidem hæc provincia nobis impofita eft, ut non-solum illum insinceritatis ac mendacii habitum deponamus, sed & actum qualemcunque, qui probum ac honestum virum tantoperè dedecet. Quapropter eo nomine probare non possumus illam D. Chryfostomi expositionem, qui cum nequiret hunc Evangelii nodum dissolvere, ubi J. Christus dicit se nescire diem futuri judicii, interpretatur illum versiculum hoc pacto, nt scilicet vobis revelem. Nam illud innocentiæ ac ingenuæ simplicitati nostri Servatoris maximè repugnat; cum & eodem tempore verissimè asserat hoc esse Angelis ignotum. Quamquam & ille Pater, pro suo candore, DERELIGIONE

illum exposuerit textum, nec ullos veritati laqueos tetenderit, uti isti novissimi Patres faciunt, Nam dictum fuit de D. Chryfostomo illum nunquam ab illius baptismi tempore mentitum fuisse.

Quare facillimum erit istis hominibus, ubi primum finceritati nuntium remiserunt ac distimulationi & mendaciis fræna laxarunt, ut in juramenta, ac perjuria delabantur; guod & horrendum in modum faciunt. Quam ob rem Massalani apud Veteres malè audiebant ac turpissimi censebantur hæretici in perjuriis usurpandis. Ideòque illæ Regiones, que omnium funt infidiofiffime, juramentis ac perjuriis scatent. Verum isti Sicarii cum fint ad omnia præstanda aptissimi; ità & jusjurandum unà cum perjuriis res ludicraillis est; adeò ut eorum Deus cum ferocissimo Mezentio sit eorum dextra:

> Dextra mihi Deus est, & telum quod missile libro.

Eaque finceritas quarto adeò fuit, apud bonos, commendata, ut gravissimi viri Sacra Scriptura arctè insistentes, jure existiverint ab illâ ne deviandum quidem esse in mortis periculo, idque secundum Ecclesiast. præceptum cap. 4. 21. Ut ne nos pudeat

ver

Ear

fini

ůX(

etfi

ter

tùs

CO

re

fæ

nit

pu

ni

fat

fu nil

ftr

tif rû

qu fu

fi

veritatem efferre in vitæ ipsius discrimine. Eamque ob caussam à veteribus Patribus definitum fuit Abrahamum veritatem de suâ uxore Sara diffimulantem atque truncantem, etsi excusatiuncula, ut ipsemet Patriarcha interpretatur, subesse postet, aliquid humanitùs fuisse passum atque suam gloriam hoc fuco obscurâsse. Antiquitas hac in retantopere cauta fuit, ut vel in historia puriorum faculorum, vel in plurimis Patrum canonibus hæresi eâque nefaria fuerint notati Helcesaïtæ cæterique, qui crederent, ad tempus, fibi dissimulandum esse, ut ingruentem persecutionem vitarent. Ut, si sinceritatem de hominum corde amoveas Christianismum funditùs perire tibi sit necessariò fatendum, quoniam ipse hâc suâ gloria se suffentat, atque distinguiturabaliis Religionibus, quibus mendacium fundamenti aut structuræ loco est. Immò ipsi Pagani scelestissimum in Religiosis mendacium existimarûnt, eâque de caussa vivicomburio, ut loquitur Tertullianus, damnarûnt Romanæ fuas Vestales, quæfalsum suo juramento affirmaffent.

Nec nobis istud horrendum dogma obtrudas, quod faciant isti novitii Patres, finceritatem nempè omitti aut seponi posse, cum de Religione Catholica, uti quidem il--11103 lam

DERELIGIONE lam vocare amant, promovenda agitur, at maximam Dei gloriam, secundum formulam Ignatii Loyola: ideoque videas a apud illos, homines adeò Hildebrandina doctrina fascinatos, (feterunt que come mihi ha de re,) ut, cum cæteri animam exhalaturi veritatem fine fuco profiteantur, isti è-contrà mendaciorum patris hyperaspistæ corde illam premant ad fuum æternum damnum, freti scilicet sua ludicra ab perjuriis absolutione ; cujus formulam nonnifi cum horrore legimus; Et ut ne sint detrimento machinationum seriei apud illam intricatam rempublicam excogitatarum in generis humani perniciem. Verum nunquam, post lectam Sacram Scripturam, in animum inducere poterimus quod corum tribunali divino adstantes

nobis sit licitum veritatem mendacio offun-

dementatarum animarum proculcatio atque

jactura. Unde cum quis ex istis strenus

dere, cùm nobis hæc semper constet regula nunquam esse committendum malum, ut nobiseveniant bona; potissimum cum homines sint in confinio cælorum atque inferorum. Eaque mendacia tunc temporis sunt evidentissimi reproborum ad callum usque induratorum characteres. Per viam inferorum nunquam devenitur ad cælos. Illaque sceleratissima praxis est Diaboli officina, ac

re

cí

ri

P

CL

vi

pe

ru

na

fir

bu

bi

3

po

ne

di

qu

na

tat

nu

lix ena

com-

retur, atque à suæ Religionis homme sorti esse animo juberetur, ut qui ad martyrii gloriam contenderet; optime ab illo suerit responsum martyrii nomine; quod crimine procuraretur, non esse abutendum. Ille autem divinæ gloriæ scopus, quem jactant, non ita perpurgatus est, ut non existimatum nuperrime suerit eorum gloriam divinæ maxime esse immixtam, cosque ad universalem Monarchiam una cum suo Monarcha adspirare.

Heic locus effer enarrandi exitiales hujusce finceritatis infractionis eventus, nisi omnibus essentus ideò supersedebimus. Hacoduo tantum exempla proferam, à quibus breviter recitandis temperare non possum pro meo in facratissimam Religionem ac patriam amore.

Scilicet ad pedes Alpium Dux Sabaudiæ pacem juraverat quadraginta \* &
quod excusrit abhinc annis, atque æternam spondebatillis Pedemontanis, uti quidem vocantur, ac Protestantibusincolis. Sed
sub initium anni 1686. altarium Sanctitate violata jureque tum divino tum huma-

\* Vide Joannem Legier, qui Gallice feripfit, sieut & nuperam Historiam Apologeticam liberratum Gallix Ecclesiarum Reformatarum Gallice ac polite enarratam.

DE RAEL VOLIONE no susque deque habito, dux delle Sabaudia vicini fun exercitu armatus fuam peffundat patriany, subditos nudat y ac de suis laribus

palantes at que egenos propulatabastas mate - Nec mirum nobishoovidebitur, frin memoriam revocemus stupendo illa flagitiz que privsante illam pacem indulcam , sleeduadictum, perpetrafa fuerant adversis iftos Alpinos incolas y lqui pacato femper wixerant, quique fimplicitati Evangelice Audebane. Eorumque vita l'à erat inculpara, nu nobilissimi hujusce tractus viri, licet, contrarà Religionel exaspetati, suos liberos adeducationem comm fidei concrederent Nilitiominus proh dolori-hillos omnibus fupphicionim ge neribus exdruciant , ità uto carnifices ipfi ad corum enumerationem exhorrefestents membra dilaterantary formine opulvere pyrio ad ora, ad aures apposito confodiuntur atque concrepant J infantes de mammis penduli è rupe quali Torpeia cum matribus detrudum tur, perpaliqueit netiam tempora faxis, in media pracipitii via, adhærences vagiebant, ac mutes iplas fuis ejulatibus movebane: Cateros incredibili laniena infestant atque ubiquenterbarum prosequuntur, ed Barbariei progressi d'aut cadaverum cranio uterentur ad potum, ac mileflorum illorum jecore ad ed millim. Selor mattel in in Res

qu

tru

pr

du

ex

na

YÜ

tis

fo

re

tu

fa

DH K MIN T INOKE Rex & Galliarum tali accedat principi, quem accorderat ad fuorum fubditorum extrusionem, ut quam ærumnam in suo regno præbuiffet, in vicini fut dominationem induceret; quasi vellet Protestantes de mundo exterminare. Ille, ille est, qui nostros Penetes religionemque confirmaverat pro fuis viribus, fuis nempe fraquentibus flatutis, declarationibus, edictis, literis konorificis ad Sorenissimum Brandeburgicum ducem datis; in queis hæc inter catera, ad nostrum solatium, uti quidem videbatur, æternum, referebat feinencuffor nes velle effe arque tutaris, sum propter fua regia feilicet promiffar tim propter noftram fidelitatem difficillimis temporibus probatam, atque fuum jusiurandum sub Numinis oculo. Verum hos probis est squè sestimandum, ac Ascadonce ignite los iffe in thellisin

eb niemo animitomoinimento.

201 Per gaput hec juro , per qued pater ipse

Pater & filius seilset concordabant, ut ex Riccioli Cardinalis Testamento nuper edito patet, ad nos exstirpandos. Nec nos bis here licet sine lacrymis infandum renovare dalarem; ut qui sciamus Rachelem suos liberos à pedibus Alpium ad Oceanum us Bb 2 que

388 DERÉLIGIONE que deflere, eò quod non fint. Adesto, Deus, adesto; terra loca funt violentia plena.

## CAPUT NONUM.

ın

ip

CS

fa

m

Obi Christianorum divisiones describuntur.
Dissidium narratur quod inter Gracos ac
Latinos de procossione Spiritus Sancti intertercedit. Via ad concordiam ostenditur. Tyrannis Ecclésia Romana.

Non modò dicimus homines debere fin-ceritatem inter fese colere; sed & omnes contentiones amoliri, quæ civilem una cum religiosa Societatem dissipant atque convellunt. Ubi primum litem moveris, prout homines à natura funt comparati, alia & fuccedet, donec igniculus ifte in flammam eruperit ac conflagratione summa omnia devastarit. Adest in nobis bilis canaliculus, quæ uti sulphur, (sic nobis referent Hippocratis filii) fuccenditur atque excandelcit. Sed demum quoddam phlegma in visceribus remanet, quod simultatem incredibilem fovet, quod & patet in illis America populis, qui fibi ipfis commissi, quafi laxato frœno, nihil antiquius inter sefe habent quam suum æternum in inimicos odium, quod

quod & quasi testamento, miris cum indiciis erudelitatis in posteros proserpit.

Sed heic mirum fane est illud dissidium, quod apud varias Christianorum Societates graffatur, tum in oppositis opinionibus, tum in suis, que inde sequentur, odiis: etsireligio nihil nisi amorem spiret, ac J. Christus ipse pacem nobis legaverit, In Græcis, ac ceteris Orientalibus Sectis videas maximam obtinere dissonantiam tum in ritibus, qui & sepissime deridiculi sunt, tum in side. Illi autem errores, dissensionum, apud illos fomites, non funt recenter cufi; fed iidem funt, qui illis à parentibus, jam inde à remotis temporibus, fuerant propinati. Cum è-contrà illi, qui apud Occidentales vigent, sint novelli quidam sungi. Hæc verò discriminis caussa est, quòd illi Orientales populi fint ad prodigium usque ignari, nec de suo possint ullam opinionem procudere; quòdque insuper eorum dorsa tyrannorum fustibus quotidie incurventur, ut nihil temporis habeant in suis inventis sibi blandiendi. Adde quòd in quibusdam locis, ut in Moscovià, Russiaque, piaculum sit de Religione disputationem movendi. Ut non mirum sit, quòd illic locorum, pro sua intolerabili ignorantià, de mortuis idem existiment, quod de mercimonia inter vivos, mittendo Bb 3 fcifeilicet ad De Petrum per cujullibet defuncti manus litteras in toelis ab illo Apoltolo exfolvendas ad animatum commodum.

Sed discrimen illud, quod inter Grecos & Latinos intercedir de Spirieus Sanchi procefa fione, nos incredibili afficit flupore. Hace que funt paullo latius explicanda, quam ut fert ingenium nostrum, (da veniam, Lector) ad patefacienda divortia, que in parteis scindunt J. Christi oves. Scilicet, Latini dicunt fulti Concilio Constantinopolitano, Spiritum Sanctum procedere à Parre Pi lioque, beisque ut uno ac immediato principio. Nam, præter fuas relativas proprieture (liceat nobis cum hirfuris doctoribus loqui) feilicet generure & generari, que funt in communicabiles, competit, fecundum illam mysticam Theologiam, Patri ac Filio æterna processio uctiva, que in Spiritum Sanctum influit; cui tundem conceditur processio pussiva; aded ut Pater & Filius uno actu immanente aurudinera, quod vocant, attive, procedant Spiritum Sanctum. Gras ci verdi, qui suis principiis pertinaciter stant, adserunt Spiritum Sanctum procedere à Patre per Filium æternum. Ideoque duo dicere necesse habent, tum duo illius apparts processionis este distincta principia, tum verd Patrem mediate, immediate autem Filium

n

on

ra

in

na de

(9

cal

eff

ela

cia

du

lin

ten

rin

àP

San

001

ad

nar

nol Ev

Fil

De

fub

in Spiritum fanctum influere, tunc verò, hac de re, totus contremifeit orbis, ac parantur Concilia ad sopiendas a aut farciendas

Inter utrumque populum divisiones.

Latini utique videntur veritatem afferere; nam cum Divinitas Patris ac Filii fit una eademque, eaque sola sit communicabilis, (quoniam Hyportales remanent communicationis expertes, illinc fequitur nil nifi unum esse posse principium Patris ac Eilii in processione activa Spiritus Sandia Hec funt clara , eaque amplectimur. Sed Dein Gradicongruenter veritati loqui videntur, cum Mirmant Spiritum Sanctum procedere à duobus distinctis principiis, a Patre per Filium; quandoquidem , fi Evangelium attente legamus, nihil ex illo exsculpere poterimus, nifi qued Spiritus Sanctus procedit à Patre vel à Filio, eò quòd ambo Spiritum Sanctum mittant. Eaque millio , (quod sotandum) eft tantum extrinseca feu opus adexerà; quod imperfecto, nobis hoc inenarrabile delineat mysterium. Prætereaque nobis elucescit, Secundum reconomiam in Evangelio descriptam, Patrem omnia per Filium seu mediate agere, sicut & omnia à Des præstita dicunt Hebrai per Angelos, sub veteri fædere. Unde jure concludes quòd, istà præhabità descriptione aut pro-Bb 4 meia porportione, Spiritus Sanctus procedat à Patre per Filium, à Patre mediate, à Filio immediate in illis immanentibus aut æternis Hypostascen actibus. Hoc quoque adprime est verisimile.

th

D

fe

tie

fi

cu

ut

tai

qu

m C

tia

fe.

ai

ati

ve

ap

In

aff

co

pe

bu

G

Quid ergò dices? anne utraque Latinorum & Gracorum opinio admittetur? nos utique credimus, atque fic calculos inimus nos, fi degeremus Constantinopoli, non gravate concessuros esse Spiritum fanctum procedere à Patre per Filium; Roma verd fi adessemus, illæsa conscientia, posse cum Latinis tueri Spiritum fanctum immediate procedere ab uno codemque principio. Quid ità? quoniam ista mysteria non fant confourcanda nostra nimia curiositate, ut neobruamur Dei Majestare. Quid? fr diceres (ut via pateat amicitiæ) Latinos atque Græcos sese mutuo non intellexisse, atque adhucdum cæspitare in satis plana materia. Adeò ut Latini tantum loquuti fuerint de effenrid, que unicum certifime oft principium; Gracos verò in aliam euntes viam afferuisse duo este subalterna, sed aqualia tamen principia; eò quod subsistentias seu personalitates , uti quidem dicunt, spectarent; quæ sanè duæ ac distinctæ funt in Patre & Filio. Hæc verò verba mediate vel immediate funt pura puta voces, que fententiam

NATURALI tiam aliam ab alia non divellunt. Sicuti orthodoxè, ut quod maximè, dicere posses Jesum Christum hominem conceptum esse à Dei Spiritu, vel mediate vel immediate fecundum varios respectus; mediate quidem fi Virgo Maria spectetur in ultima elaboratione feu terminate ; immediate quoque a Spiritus Sanctus attendatur, ut concurrens ad productionem principium. Adeò ut Josephus Patriarcha ille Constantinopolitanus, qui Florentino Concilio interfuit\*, quique mortuus repertus est in interiori domus cubiculo, ut legimus ad finem ejusdem Concilii, restè sentiret utramque sententiam Latinorum ac Græcorum conciliari posfe. Vellem tamen ut illa vox fæpè repetita aina feu caufa, que respectu Spiritus Saneti Filio tribuitur, benigne apud Gracos veniat interpretanda , quatenus caussa , ut apud Physiologos late sumitur pro principio. In ista igitur controversia vides utrinque affuille λογομαχίαν, κακοζηλίαν, in fuo conceptu propugnando, ac tandem analaληψίαν. Latini verò nobis videntur vitu-perandi, ut qui, in illis mysteriis sublimibus, inhumane percusserint anathemate Græcos. Quamquam Petrus Lombardus,

Thomas à Jesu, Toletus Cardinalis, & alii
Bb 7 plu-

plurimi declarent hanc disputationem de processione Spiritus Santti esse verbalem, non
realem; hancque Græcam expressionem Spitiem Filis per Filium significare idem cum
ista Filisque. Græci verò ad corum instafulmina in illos retorserunt. Bone Deus!
quodnamest istud clamandi cacoethes? mes
diaglobi pars aliam ad inferos suo vitilitigandipruricu detrudit, menoissulore de accoun-

Illud iracundiz opus est Roma fatale, que, licet pius ille vir Frenzus Lugdaneni fis reclamarer , per Victorem Epifcopum schisma inivit adversus Orientales y quod Paschatis relebrandi dies non inter utrosque conftaret ; ut mitius fuiffet , fecundum Jobi diras, illum diem de exterorum albo expunxisse. Es est lex Pontificum Romano. rums at bmnia fibi fenatorie arrogent : que est caussay cur & inter sele conquerantur de amissa sibi Æthiopia, quandoquidem Pontificum Legati, ex tetrico illius Curiz mored omnia vellent ad minutias usque in illas novitias gentes introducere; que; at putrefacti utres, istius doctrinæ parum erant retinentes atque in nervos eruperunt. Sin verò in aliquibus locis, ut in Albania laxius agant, hoc quidem illorum infirmitati est attribuendum. Nam ubi pedes alicubi admoverunt ac caput exerere cæperunt, tum fuæ

ty-

. O . A . L . L . W.

rui

fut

Etin

per

mo

Tù

tec

que

tral

feit

fup

tür

tùn

Pon adia

gio

ter (

daci

pras

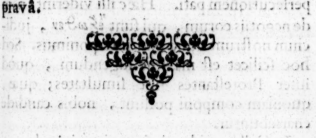
1

NA YOU A WIL I.C.

305

tyrannidis memores colla suorum credulorum subditorum ad perniciem premiunt.

Quod sanè videre est in nostris Galliis, ubi mb initium isti mendacii doctores blande di-Airabant Noftraribus Scotomate quodam percuffis, se posse, quicquid vellent, credere, modo Romane Ecclefia fele addicerent. Tum verd cum manus dederant illorum technis, illis ulterius minabantur quascunque formidandas pœnas. Equorum caudis alligatos, ut oves mali ominis ad altaria pertrahebant. Postea & Papista aperto capite el fejubebatur. Ac tandem , quod fidem exsuperavet, nisi totus terrarum orbis testarenir, ad duo intquiffime compingebant, tum ut compellerentur fateri fe fine ulla vi Pontificios effe ; tùm denique ad juramenta digebaneur, fe nunquam priftinam Religionem repetituros effe, idelt, fe conftanter duplici nomine fore Gebenna filis, mendacio da aci Religione ad desperationem perfecutionem pati. Haccilli viderint & vate



alles ourdens infinite six opinio de ent

## mused ello memora rella ficerana CAPUT DECIMUM.

Que fuerit inter Protestantes disensio de gratia universali. Quis sit Helvetiorum rigor de punctis. Qua severitas rigidorum Lutheranorum, immo adversus mitigatos corum frattes. Via aut regula ad pacem conciliandam inter Lutheranas , & alias Proteftantes, and a balling of the

Tradition to the business of the second CEd ulteriùs progrediamur, & [in Occidente nostro gradum sistamus. Nec verò heic intendimus de apertis divisionibus, que &in ipsa Ecclesia Romana exstant, disserere ; qualis est verbi gratia ea, quæ inter Jansenistas ac Jesuitas fervet , queque, nequidem post duorum summorum Pontificum definitionem, nequivit sopiri, ac subindè ità recrudescit, ut Janssenista mihi cautè diceret se nobiscum pariter in Galliis ab Jesuitis persecutionem pati. Hæc illi viderint; nam de negotiis eorum, qui sunt E w 9 Ev, judicium nostrum nunc non interponimus. Sed hoc scilicet est maxime lugendum, quod inter Protestantes fint simultates; quæ, quoniam componi possunt, nobis candidè enarrabuntur.

In Galliis quidem insurrexit opinio de gra-.A.

tid

ve

fc

po

la

lif

po

vi

an

fu

gi

m

B

ra

m

ni

to

fu

re

fa

tu

NATURAL OF

tid universalt, cujus Camero Salmuriensis Professor fundamenta jecerat. Amyraldus verò illi postmodum succedens multa emisit scripta ad illam probandam : eodemque tempore sele opposuerunt, qui gratiam particularem tuerentur, quique ubique Universalistas figillarent. Genevæ omnes in varias partes keindebantur hac de re. Verum tandem desæviit tempestas, & aquosus Orion, tùm quod veritatem juxtà Æschylum tempori debeamus committere, who and Guar avanferag ta zgorw 3 tum quod isti viri inter sese permixti fortiti sint mitiorem animum. Universalista prius in hæreseas fuspicionem veniebant. Sed nunc Theologi hae de re benigniùs mentionem faciunt:

Videas & adhucdum apud Helvetios magnam ardere controversiam de Hebraicis Bibliorum punctis, quæ prius intentata suerat inter clarissimum Cappellum ac doctissimum Buxtorsium, ut qui nunc velit in numero Ministrorum illic cooptari, in Buxtorsii sententiam jurare necesse habeat. Verum istæ lites Religionis sundamenta non subruunt, eaque est ingenii humani insimitas, ut, cum non possit ob suam caliginem rectè veritatem intueri, umbraculas, aut sæculas admittat; quod præteritarum ac sur turarum contentionum suit aut erit origo.

Vc-

BCHI.

Verum aliæ majores fum distordise inter Lutheranos, ac esseros ab dis differitientes Protestantes; nec potuerun ad hunc usque diem mitigari, ob iracundum illum animum, quo eariffimi noftri fratres Lutherani adversus nos exulcerantur, quameunque tandem docilitatem aut mitem animum illis re infa aut scriptis omnibus demonstravimus Quapropter quidam ex illis rigidis : Lutheranis, quos vocant, qui& nomine Orthodexorum veniunt in Germania, concionans in una ex civitatibus, illustrissimi Ducis Brandeburgici (cujus memoria cariffina nobis femper ent) magno cum zelo precabatur, ur Deus illes liberaret à venena exterorum Protestantium immô & ist Orthodoxi Lutherni quotidie in fuos proximos fratres invehentura quos Syncretiftas in Germania vocant, vulga min tigatos, quoniam in pacem pobifcum inclipant, nec pollunt corum pratentiam fultimum Buxtorling, ut qui nune voligrad

Magnam tamen spem concipiones fore ut concordiam ineamus cum doctissimis illis vitis. Nam novimus Lutheranos, qui synere-tiste nominantut, toto suo animo ad pacem propendere, nec difficiles se gerere in synaxi nobiscum adeunda. Itaque sub initium anni 1687. Lutheranus pacis articulos benigne exposuit, as magnam præsse ferer moderatio-

nem,

vi

ge

ce

Ve

Pi

fu

br

ci

R

ad

co

qt

an

bij

lan

no

ATT

qu

VO

Pro

NAST URSALE 390

nem; fimmò & discimus Magnates hoc religiofuto unionis opus fuscipere. Et sicuti Germani Melanchtonem mitissimum illum virum habuerunt, qui, profuorum morum fuavitate, unam & alteram honorificam legationem'à Francisca I. Gallorum Rege accepitad mitigandas Religionis lites. Dein verò & affuit Kemnitius, qui Religionem Protestantem nervose defendit, quique in his scriptis unionis verba immiscuit optime admittenda; tum & Calixtus, qui pacem illam maxime optabat - ut patet ex illius libro, qui inscribitur , Georgii Calixti judicium de controversia Theologicis, que inter Reformatos & Lutheranos agitantar; cui & adde Matthiam Strengnensem in Sugaia Epife conum in suo Ramo olivie septentrionalis: atque etiamnum Ofiandrum doctiffimum Academine Tubingensis Professorem , ac quam plurimos alios, qui funt in vivis, & pacem animitus spirant Cujusrei & prægnans da bimus infra exemplum, him a traffic in ora

Hæ tamen cautela possent promovere illam defideratam concordiam, fi nobis ligent noftram breviter aperire mentem. Primum amica collationes debent frequentes effe, quò unius obices possent pedetentim removeri, vel nova remedia adhiberi ad pacem provehendam. Nam ea est natura illarum colla-

17753

DE RELIGIONE 400 collationum, ut adverfari fe mutua fami. liaritate affuefaciant atque mitius tolerent. vel aliqui igniculi aut fomites in hominum corda infliciantur q qui subinde excitanture ac tandem, repetitis illis colloquiis, veritas quafi per quofdam fricturas elucefcat. Ided. que nobis funt maxime approbandæ collationesillæ, quæ vel ante fæculum in Synodo Sendomiriensi habitæ sunt, ubi Ministra Polonia, Lithuania ac Samogitize concordiam inierunt , eamque ad hunc usque diem fovent, ut amici illine oriundi mihi referunt; vel quæ etiam superioribus annis in Colloquio Cassellensi inter Marpurgenses & Rintelenses Theologos amice agitatæ suerunt , ac prospere cefferunt. Nisi quod pressive estent iterandæ ad societatem nostrorum cariffimorum fratrum magis ac magis refarciendam, iftis potissimum ærumnosis temporibus, quæ in pejusac totius Ecclesia Protestantis interitum rueret , nisi Deus, pro suâ infinitâ misericordia, nobis invigilaret ac Josuam alium ad nostram libertatem immittere cæpisset. bacano me obitob mal

Secundò omnes virulentæ voces, inter fratres, amoveantur à nostris scriptis, tùm quòd inveteratam nostram simultatem, quod parum est christianum, præse ferant, tùm quòd lectorum animos, nedum ut cos coer-

ceant,

fu

Si

fi

in

in

olo

ali

ist

ac

ni

NATO VALALLI ceant, transversosagunt. In his solent peccare his novissimis diebus aliquot Theologi, ficut & usu veniebat tempore Melancthonis, qui in vitæ confinio positus dicebat, cupio ex hậc vitâ migrare duas ob causlas; \* primum ut fruar desiderato conspectu Filis Dei & cælestis Ecclesia; deinde ut liberer ab immanibus & implacabilibus odiis Theologorum. Cum morbi spirituales totum genus humanum, ut quædam gangræna pervalerint, debemus nos mutuo ferre, ac vulnera nostra fuaviter perfricare ad utrorumque sanitatem. Sicuti cum labe peccati originis nati fumus; fic & ignorantiæ fascibus adhucdum sumus involuti, ac ad ultimam senectam usque, ut infantes, vagimus. Cur, ut cæterorum didag xalos, alii in alios superbe infurgimus? Hodie mihi illucescit per aliquam rimulam lucis strictura; tibi verò obtinget crastinà die. Vel, si hodiè in tenebris cæspito, ne meam fortem irrideas, fortasse, altero nascente fole, scotomate percutieris tu-ipse. Simus alii aliis mutuo adjumento atque solatio, in ista peregrinantium valle; neclupi simus nostrisfratribus, qui, unà cum gratize litteris ac communiamnestià, ad cœlum nobiscum adspirant. Nostri carissimi fratres Lutherani (liceat mihi candide agere pro more meo) inculcant inculcant

\* M. Adam. Vit. Germ. Thaol, in vita Strigalir.

402 DE RELIGIONE

fæpiùs nos acriter scindunt in suis libris, invidiosis quibusdam mominibus ad jurgium consictis. Hujus præposteri zeli caussam aperiemus, subsequenti paragrapho; nec tamen, quod nostri fratres notent velim, paribus telis in libris nostris illos lacessivimus. Quantum ista verba pacem alienant, experientia quotidiana clamat opens. & opoteon totum orbem olim in partes sciderant atque perdid divexerant. Nomina Orthodoxorum, Syncretistarum, Hareticorum, Phanaticorum, similiaque odium procreant, superbiam sovent, ac caritatem procul ab hominibusin cœlos amandant.

Sed & terrio fi nobis liceat pectus noftrum aperire, alia est origo, caque perteulosior, que leiffuras atque fimultates nomitinguam internecitias invehite, ac fovet; scilicet mos ille, qui in Germania nec non in aliquibus aliis locis obtinet, declamandi atque acernme obloquendi adversits nostros adversarios. Que fane consuettido infestius proserpit, quam libri illi aculeari, de quibus jam diximus; nam vir eloquens, qui de pulpito maxima cum auctoritate fermonem habet ad populum, illum præcipiti ira commovet, qua & succrescit quoties conciones, sicuti fomenta quædam, repetuntur, atque, sub minis ac diris, fæpe fæpiùs inculcantur; mabA .W. cum

No A TIVE A & C 403 cum libri foleant in Doctorum monus incidete, qui non tam facile incenduntur, quam popellus, ac dein fedato animo y leganturac polint fubacta meditatione retundi. Alind & exinde nascitur dolendum incommodum, quod cum precibus corda noftra emollica fint, subità Concionibus subsequentibus, exulcerentur arque in inimicitias relabantur, ut quisque potest experiri. Cente quidem, cum illis Concionibus interfuimus, maximo tardio affecti fuimus, immò & subirati eramus illis Concionatoribus, qui quali Can taphrastiad nos veniunt. Nam vel caritatem & benevolenriam noftram imminuunt , vel jocos inter irrifores thovent; quæ quam fint aliena à loci fanctitate nemo non videt. Mar gna utique differentia interfacet inter Alos veteres declamatores qui , pro patrià propugnanda, populum alloquebantur, quique ad arma protinus descendebant; ac nodros Christianos Ecclesiates y qui , omni bile ac invidia amora, Deum confulunt ab eoque legati pacem plebi fibi commissa commendare arctiffime debene Sed prater, ed, que diximus , fatendum heic eft latere anguem fub herba , wel tenebrarum Angelos sese in lucis Angelos aliquando transmutare. Norunt Protestantes, quid here velimus, ac præfertim nostri Gormani fratres, qui his novillimis Cc 2

villimis annis exploratum habuerunt aliquos ex suis Ministris pecunia ab Romana curia conductos suisse, ut suis pestiferis captisadiversus nos essent adjumento; quod Hanovia derectum suit, ubi, per cyclicas literas, ut cateris cateri ab illis salis fratribus pracaverent, admonuerunt.

Sed prætered quarto operæ effet pretium, ut lites nostras sopiremus in istis quæstionibus de libero arbitrio, ac predestinatione, quoniam revelara, scilicet fides, refipiscentia atque caritatis opera, funt pro nobis noffrifque liberis; arcana verò , ut pradeffinacio, quæ in iftis frigidioribus locis Melancholicos discruciant, pt sæpè vidimus nos ipfi, Deo in folidum referventur. Hoc velimus tamen additum; modd gratia præventens; "coils currens arque fubfequens annuncierar, cum fimus utrinque certifimi nos nunquam, fine illà, possein salute proficere. De cetero, que nobis videntur in alis doctrine articulis parum cauta, funt benigna explicatione interpretanda, vel periculofa funt seponenda, innocentibus werbisae rebus, in qua utrique confentiunt , alero admiffis atque retentis. Siquid crudius subsit, mutua famen tolerantia in hoc adhibenda eft, donec Dominus nostris cordibus illucescat, ac veritatem aperiat. Quo circa fub initium Evangeamili7 lii

1

NATURAL I. lii fideles sese mutud amplectebantur, etsi errores atque etiam hæreses inter illos dissemiparentur in Asia atque Europa. Nisi quòd, cum accessit obstinatio atque nocendi virus in illis Hærefiarchis, ab illis separatio, imperata tunc fuerit. Cum fundamenta non convelluntur, spes est fore ut scissura facrarum ædium possint sarciri. Omnia sunt tentanda remedia, donec omnia funt desperata. Quot fuerunt errores, etiam apud ingenuos homines, illud quidem patet ex Lactantio, qui nobis Doctrinarum portenta obtrudit, atque Tertulliano, qui & mira quædam somniavit, ac inter cætera, quod vulgatissimum erat , paradifus quidam confingebatur ultrà Tropicos, futurum animarum domicilium; actandem plurimis aliis, quos tamen cum non excludamus è cœlis, non est quòd fratres nostros suis nævis nobiscum affectos anathemate nottro feriamus.

## CAPUT UNDECIMUM.

anid in exhiftona pragarico um remporum

Dissensiones que in Anglid obtinent. Quatuor corum cause aperiuntur.

SEd inter illas diras divisiones, hæc quæ hesc in Anglia grassatur inter Conformi-

DE RELIGIONE ftus , feu Episcopales , dictos , & Non-Conformiftas feu Diffentientes fratres, est maxime lugenda; tum quod de rebus indifferentibus, ac exterioribus coorta est contentio, arque în dies exarfit; tum quod ex hac feil fura quam plurimæ infigrexerint Secte. Aded ut istud pulcherrimum corpus seu mainiag feu Eccleffæ fatifcat, atque pateat dohs, ac irrifioni fioldforum internecinorum inimicorum. Liceat mihi hefe aliquantulum mentem aperire, ac, si qui dem fieri potest, vulnusseu curare, seu mi tigare, ut qui lugeam ærumnas noftras, pro eo, quo ergà Deum affici debemus, zelo, aut caritate que nos mutuo confirment Heir duo breviter conficiemus, originem hujusce divortii, demonstrabimus; tum & rationes paucas contrahemus ad nos à tah fimultate in posterum deterrendos.2111 201016

Prima caussa hujusce separationis hæcest, un quidem ex historia præteritorum temporum patet, nec non ex auctoribus neutri partium rejectis: scilicet persecutio, aut volunt arium exilium, cui se dederunt Protestantes Marianis temporibus. Nam, cum Protestantes sese in Germaniam contulissent, Ecclesia coacta suit, quæritus, ac disciplinam Anglicanam modeste ac consentientibus Magistratibus observabat. Tum vero & alii Angli illuc ad-

vene-

ven

loc

ribi

bar

feri

ten

inv

frai

teis rò

flit

de gli

TUI

ter

PC

pe

po

ti

ef

n

q

C

7

n

venerunt ex Helvetia, Geneva similibusque locis, qui illorum tractuum ritibus ac moribus initiati Anglicos jam stabilitos nequibant ferre. Rixæ tunc temporis inter illos feruntur ; quæ Dein , Alcyoniis Angliæ temporibus redeuntibus, in hocce regnum invectæ funt, Huc fumma redit : aliquot fratres exoticis adfuefacti ritibus Angliæ methodum volunt immutare, atque herc parteis fovere, quas alibi ufurparânt. Heic verò hac duo velim humillime notata. Priwum hocest, quod ista disciplina non conflituta primitus fuit in Anglia, fed huc aliunde, ut exotica, adducta fuit; ità, ut Anglicum Regimen effet heic non folum statunum; sed & præterea suam originem repeteret à pristinis Christianismi temporibus. Movere autem lapides atque limites cofque positos ex indubia præscriptione, nisi infuperabiles in contrarium fint rationes, (quod postmodum videbitur,) repugnat jure gentium, rationi atque pietati. Secundum hoc oft, quòd ista Ecclosiarum administratio est non folum consentanca Spirituali regimini, quod heîc usuvenit; sed & quoque politico, quandoquidem amice ac vulgò conspirant mainia & Ecclefia. Heîc regnum parem mihi videtur obtinere prærogativam cum Synagogâ quæ, ut separatis legibus ac Deo au-Cc 4 fpi408 DE RELIGIONE

spice, abs cæteris disterminabatur; sic & hæe insula Deum Domesticum possidet, ut loquitur Tertullianus. Itaque, si res istas, novo invento, discindas, inducis vel Anarchiam, quæ & superioribus annis slebilem in modum heîc visa est, vel vim, quæ dein resarciri debet, ut res naturaliter sluant.

fu

fe

Secunda cauffa aut origo hujusce separationis proficifcitur ab illa libertate, quam Angliæ populi, Reformationis tempore, obtinuerunt. Nam constat illos obrutos fuisse sub tyrannide Romani Pontificis; conscientia carnificina, sub Pontificiis directoribus, fuisse vexatos; fua bona ab talibus ignaris ac stupidis doctoribus vidisse obligurita; superstitione acidololatria incredibili fuille irretitos, quæ & sub diluculum Reformationis puerilis ac fœtida patuit; illos tandem (nam hæc non persequimur) odio quam maximo habuisse Clericos atque monachos, tum ob corum superbiam intolerandam, tum ob putidam corum vitam. Adeò ut isti corruptisfimi mores magnum addiderint pondus Reformationis operi. Ubi verò populus hanc libertatem quasi postliminio revocavit, in contrarium extremum excurrit, nec ullum repagulum deinceps sustinet, tum in memoriam suæ pristinæ servitutis, tum inodium - totius Clericatus; adeout crediderit fibi effe se excutiendum disciplinæ jugum, atque Episcopatum esse, sine modo, abalienandum. Ubi velim, benigne lector, hæc duo fumma cum cura observes. Primum est, quôd nostri carissimi fratres, qui sub dissensione jacent, sese in hoc gravi negotio gefferint, uti quidem illi, qui edes ab fundamentis usque diruerent, atque alias de novo penitus ædificarent; cum è-contra fundamenta tum Religionis tum Disciplinæ esfent retinenda, quoniam essentialia conservantur in Reformatione quacunque, perniciosis quibusque sublatis; ac insuper periculosum est, ut Sapientes viridixerunt, priffinas leges deturbare seu in regno seu in Ecclesia. Secundum hoc est, quod ista immutatio confecta fuerit à privatis hominibus; qui solent indocte, vel incaute, vel inordinate res præferibere. Ut magna subsit sufpicio, istam novam disciplinam præsectam fuiffe vel ex transverso animo, vel ex aliqua factione. Quæ tamen humillime velim benignâ interpretatione usurpari, ut qui animitus ad reconciliationem propendeamus.

Tertia & addatur caussa hujus dolendæ divisionis, scilicèt imitatio Scoto-Britannorum, qui potius Non-Conformistas Anglicanos in eorum inchoata separatione confirmarunt. Nam nemo nescit, qui

DERELIGIONE 410 mecum eorum historiam revolverit, quinon consentiat illos Episcopatui acerrime obstitiffe; idque potiffimum tempore Caroli Primi. Ille verò diffenfus in hos Angliæ tractus penetravit, atque heîc obfirmatus est, ob scripta utrinque dimicantia. Verum heîc optamus ut nostri cariffimi fratres advertant nullum discrimen intercedere in ulla re, qua doctrinam ac fidei fundamenta spectent, ut omnes fatentur, sed tantum ritus quosdam ac ceremonias in Ecclesia Anglicana usitatas Iam verò cerimoniæ ex sese sunt indifferentes, ut nullus dubitat. Ille Anonymus, qui duobus abhine annis inter Reformatos ac Lutheranos unionem meditarus est, expressè ait quòd nullum negotium debeamus Protestantibus facessere ob cerimonias. Immò & prudenteradjicit neminem hacde realium adversus alium debere quidquam scribere, Tum secundo dicimus pacem mullo modo esse hac de re abrumpendam, quoniam methodus hujus aut illius Ecclesia, qua planè est instituti humani, ad simplicitatem vel Sanctimoniam magis videatur vergere, quam alia usu recepta, his tribus rationibus; primò quòd non debemus effe tàm tetrici ac fuperciliofi, quam ut condemnemus tot millia hominum, qui sub heterogeneis cerimoniis ac diverfis-ritibus mortem obierunt. Si

fer-

fervati funt, cur non & alii pariter fervabuntur? pallium, veltoga, ficuti Romanus cucullus ; regnum cælorum nobis non aperit. Secundo hacerat caussa Donatistarum, qui, ob majorem Sanctitatem in disciplina, à Caciliano ac Catholicis sesse abrupte fegregabant. Tertio plus of minus non variant fpeciem;ut, fifit eadem doctrine basis, non fit quod ad calorum januam inter hos tam afpere contendamus. Quarto nec dicas cum fubrili quodam viro pui mecum hac de re differebat ifuperstitioneth quidem nullamesse in Ecclefia Anglicana, fed tantum vium ad fuperstitionem. Superstitionem millam esse hine conftart quod ritus ac cerimonia ad Deum follummodortendant formibus fandis exchifis , velearum jugum , in quibufdam dubis , utiquidem videtur nonnullis , non imponatur. Utfi quid fit lapfus , (nam non fumusin histerris perfectiffimi; illud effet contradictio) vel fobrie fit corrigendus (nec reverendifimi Episcopi refragantur) vel tandem nimia fit ayxhola; feu exacta quadam Disciplina , (que utinam , ut priftina, vigeret) que res ad vivum diffecat. Adition vero ad superstitionem nihil arguir. Nam, fres ità obtineret, debebat & refcindi pristina Ecclesia ob Episcopatum; tum verò Anglicana Ecclessa ab superstitione mud maxi412 DE RELEGIONE

hū

co

qu

ref

uf

ho

de

co

ho

D

co

in

gli

ille

Po

CK

ru

ac

ret

eo

ma

fua

lat

nu

fuj

ru

qu

lue

maxime abhorret, ut patet ex innumeris illius scriptis, que in lucem prodierunt; immò & est quòd hesc benignè queramur apud nostros dissentientes fratres, quòd ubi doctrina Romana heîc graffaretur, ac Dei peculium Jesuitarum præda penè sieret, dissentientes nostri fratres nihil in lucem emiserint ad retundendam Adversariorum audaciam. Quod, ut ut procedat vel ex intempestivà eorum diffimulatione; vel æconomia; parùm fanè mihi videtur laudandum, absit tamen verbis invidia, vel tandem, di metus hujuscemodifuperstitionis deberet Anglical nam Ecclesiam intercludere; certe & addemus cheteras Ecclesias esse occludendas, quandoquidem maxima mala ac opinionum eluvies hinc effluere possunt. Nihil tam probum eft, quod non possitin pejus ruere, vel infirmitate, velmalitia hominum!

Sed & quarta est hujus dissidii caussa, scilicet Jesuitæ, qui omneis heic subeunt formas, ut deludant hanc nationem, quæ in mille suspiciones distracta est, quæque, præ mali ingruentis terrore, in pessimum omnium malorum, hac credulitate, incidit. Adeò ut vehementer sit verendum, ut heic sortè accidat; (nisi hoc dirum avertat omen Deus) quod & evenit Judæis tempore Isare. Nam, cum Deus jussisse hung Prophetam oculos hujus-

NIACT VIRIA L 1. ( 413) hujuscemodi populi claudere, & illorum corda omento operire; lic verò quefiviflet: quousque ista occaecatio duratura este; illi responsum fuit, hoc malum debere graffari, usque dum Civitates vastatæ essent\*, ædes hominibus orbatæ quae tandem tota Regio depopulatione dependita: Ità ut nativos incolas transtulisset aliò Deus, ac adsitubique horrenda folitudo ; quod ut ne feveniat; Deum emixe rogamus. Et , ut evidenter concipiamus, quam peridulofum fit incidere in Jeluitarum laqueos J-hæc tria non funt negligenter prætereunda ; primum quidem; illos, præter quartum illud votum, quo se Pontifici Romano devovent ad nostrum excidium. se ipsos in fluis, quos composuerunt, libris depingere armatos gladio rigne acomnigenis tormentis, ad extirpandos hareticos, scilicet Protestantes, ut patet ex eorum Iconico. Præterquam quod, quod magis crederem, oninem movent lapidem ut fuam tyrannidem ac exitiale regimen longè latèque extendant. Secundo dicimus eorum numerum esse fermè incredibilem; nam his fuperioribus annis ultrà trecenta millia istorum ignitorum militum exercitus excreverat; qui, pro infinita eorum cura in Proselytis lucrandis, dubio procul quotidiè augescit,

DE RELIGIONE 414 sepositis & alus Laicis nat focularibus Jesuitis nuperrime procufis, qui in immensum. multiplicantur, quique Imperatores an Reges dementant. Sed & terrio illud cavendument, illos Samfonis vulpes varias adhibere thethodos ad totum mundum invetiendum, nifi adfit Deus, quafil son pelyanis; quod & mirari incipititis. Ilm tratia plac Germania in omnium ædes fese blande induunt; omnia negotia tractant à minimis ad maxima. Servitia locanty ac mancipia connubio jungunt. In Hungaria atque Gallas, superbijsti spiritus ferrb igneque abutuntu ad homines perdendos pubeic verdin Anglia funt Prother, ac fi mileis falfis Prophetis per cuniculos domos gentemque universam conunt, libris depingere armatos gladicanullav aconinigenis tormentis, ad extirpandos hereticos, feilicer Proteflentes, un patet ex conum Iconico. Pracercuam auod, cuod magis credere Con Continue in landers in luam tyranniden (1994) regimen 100gè latèque extendant. numerum effe ferme illeredibilem; nam has functionibus annis ultrà trecenta millia ifi arum ignitorum militum exercites exercices; qui, pro infinità corum e ma in Professis becandis, dable procul quotine augeleit. CA.

K

m

ac

m

fu

-011

## CAPUT DUODECIMUM.

thro pacis authori adoleamus; ut & abbis ip-Varia rutiones pragnantes, que debeant diffentienres in Anglid fraires movere ad for cietatem cum Anglicana Ecclefid ineundam. Hiftoria recensis reconcitiationis inter Refermaros & Lutheranes Concluse to. demuse ac tandem totum orberis sa saumeb tem paudio perfundanus, ac exemplum

Wod fuperius ut przeaveamus, humillime acanimitus noftros Heic diffentientes fratres rogamus. Primo animum advertant tempus urgentissimum inftare ab ista tilibulentà conditione fecedendi ; nullamque elle rationem acur diurius nottræ immoremur divisioniu Nam fi im Judaico populo warte erant Sect & Pharma drum, Saddiceorum, Effenorum Herodianorum, Flemerobaptiftarum of fimiliumque, iquas namat Tolephus, que in momentofis capitibus, que doctrine fundamenta aliquando fubruebant, inter fele differebanty quod tamen non obstabat quominus se Pontifici Masimo adunament didem templum adirent, ac fimilibus factificiis, fine diffinctione; fimul interellent." Multo magis adacti helc fumus illo Christiano vinculos quo devincimur, util fepositis simultatibus, eadem -DIIO Hiero416 DE RELUGAONE

Hierofolyma amice subeamus, ac thura nostraspiritualia, absque iracundia, Deo nostro pacis auctori adoleamus; ut & nobis ipfis corda noftra refarciamus jam dudum vulnerata ; pacem huic Britannico Imperio concedamus, arma ac technas adversariorum nostrorum declinemus, pestem his tractibus infidentem procul ac zternum amandemus: ac tandem totum orbem Protestantem gaudio perfundamus, ac exemplum præfentifimum aggeramus, quo in noftres mutuos amplexus ruant, ac iras & querelas de apicibus legis motas tandem consopiant. Hæc duo attendantur, nos mutuo tolerare debere, donec Deus oculos magis aperuerit, fapientiam delestem abundantins indulserit, acveteris fermenti faces expurgaverit. Secundo herc, quæftionem exfurgere de meris indifferentibus; cum Judzi in summis doc trina capitibus discriminarentur, Adedut illicvel fapientiores, vel caritatis amantiores pro fraterna unione tuenda fuerint , quam nosiphi, fi in holtra inveterata simultate, menne oblibat quot sum selfen de non nem

sed & fecundo heic quasdam inseram perniciosas consequentias, quæ ex istà insaussa separatione suboriuntur, un illius venenum magis ac magis pervideamus. Nam ea sui illius divisionis seges, ut non minus quam

-crest!

qua-

qu

ve

1V

mi

fia

pe

VO

cer

Ca

qu

fi

për

vel

Sce

rea.

ci

ma

aff

tiu

fin

chi

lur

cos

tim

om

gul

ti i

quadraginta variæ Sectæ emerferint superioribus Anarchiæ temporibus, idque intra 10. vel 12. annorum spatium. Lolia ac steriles avenæ facilè serpunt ac multiplicantur; immo quotidie novæ aliæ ai geres, in Ecclefiæ campo; fine fine excrescebant : ac nuperrime, ubi istis novissimis diebus ista, quæ vocatur, conscientiæ libertas seu potius licentia Angliæ infundebatur, caput erexit Cantuariæ nova lues in infana plebecula ad' quodlibet audax facinus promptissimà. Ut, si ista facilitas omnia doctrinarum monstra perferendi indulgeatur, necessum est ut vel Christianismus tandem minutatim evanescat. vel Atheismum, ac amgiav invehat, vel Scepticismum ultimam stultitize lineam foveat. Neque est quod dicas illa vitia non nasci ex ista nova Ecclesia mairea; sed ex mala cordis humani indole, quæ omnia fuo afflatu corrumpit. Immò & dicemus hoc vitium proficisci ex utrâque origine, ac potissimum ex illa indulta, in Religione, Aharchià. Nam, ubi aliquod opponitur repagulum, quod coërceat exuberantia hominum cogitata, tunc ista pestifera herba paullatim fuffocantur. Sed, fi laxentur fræna, omnia, de die in diem in pejus ruunt, ac fingulis ferme momentis mala in Ecclesia, sicuti in Jobi familià, increscunt sine remedio; Dd .I. I bo

ut doctiffimi viri \* conquesti sunt de illis locis, ubi concessa est libertas qualem cunque religionem profitendi.

pa

tù

ful

fit

Ti

ref

dif

ma

git

co

fta

ille

pis

fta

die

Sv

zei

tin

qu

de

cal

ru

bu

he

tel

ad

R

Aliud & tertiò emanavit malum nunquam fatis dolendum, scilicet illa propago novorum istorum Enthusiastarum , qui nomine Quakersid eft; trementes ventunt in Anglia; qui omnem eliminant religionem, in illius vicem subrogantes suam atram bilem, quique funt ad desperationem usque obstinatissimi in suis inauditis Darmopanil Sa cramenta de fuis Synagogis expellunt; Saeram Scripturam quali expungunt, ac fua Spiritus cujusdam singularis deliria substi tuunt. Uunusquisque ad loquendum promovetur homines permiste cum mulierculis; ubi a que proferunt , funt infolita ac melancholica suspirin, quæ tandem in effluvium verborum inconditorum erumpunt; quod patet cuibbet sano viro. Nec fanè nos-ipfi fine fuspiriis ex alto emissis illic interfuimus, tot delufos homines advertentes, qui sui cerebri fuma se sponte sua æternis ærumnis addicunt. Ut crediderim istam progeniem effe immanissimum Dei judicium, quod in hanc gentem confluxit ex nostra lade de malient snoitulollib il destasm

Aliud accedit quarro momentum Episco-

Vide Clariff, Heidanum.

pali cauffæ; quod fatius fit tum populo , tum Ministris lites ac judicia deferre ud præfulem, ut aliquoties dixi meis amicis, qui fit probusac expers, quam adatiquod aliud Tribunal. Quond populum, lites, vel hæreses, quæ in illo exoriuntur, non facile discutiuntur, aut dissolvuntur, nisi sit ad manum vir seu doctrina, seu moribus egregius, qui ad istos motus componendos sit comparatus. Cum Ministris verò, (constans est experientia res) melius agetur, si illorum negotia cum eminentissimis Episcopis transigantur; cum populus sit inconstans, ingratus atque turbulentus, ac panim suorum propositorum observans. Necdicas ista mala posse vitari per convocationem Synodorum, que ingruentibus malis medelam adferent. Nam Gregorius Nazianzenus ad Procopium, cum multis aliis, optime fentit se nullum vidisse concilium, quod faustum sortitum sit eventum. Siquidem vel prævertuntur judicia antè convocationem ab irrequieris hominibus, vel corrumpuntur seu promissis seu minis saut quibuscunque illecebris, ac laqueis facilitati hominum prætentis. Nos ipsi oculati futmus testes, quo modo Synodi contorquerentur ad libitum audaciorum, vel potentiorum. Resigeruntur vel monopoliis, vel cuniculis; in V. Lieron Ip. 262 db Quitan

420 DE RELIGIONE

ut videas inter alios aliquem, (liceat candide loqui,) qui secretam factiose usurpet tyrannidem in suos fratres. Ut satius sit ad unum quemdam præminentem virum ad componendas lites aptum natum devolvi, quam ad aliquem turbulentum, qui fraude ac mille artibus ad illud regimen adspiret. Præterquam quod res citius per Episcopum

no

cc

ra

B

ne ga

qu

pu

gle

fra

eff

no

pu

bu

pr

hu

nu

m

ta

pl

de

expediantur. may autom to he be imp

Immò videas quinto Protestantes Ecclefias ad illam D. Cypriani unitatem concurrere, eamque, ut legitimam atque etiam necessariam in suis præpositis existimare. Nam, dum Succi ac Dani suos habent Episcopos atque Germania suos Superintendentes, (quod & idem designat,) \* Helvetii suos advocant Decanos, nisi quod isti in media steterint vià, necdum ad perfectionem prorsus pervenerint. Gæteri verð fuis fruuntur Synodis, in quibus aliquem cæteris præpofitum ad tempus habent. Sub initium; uti quidem existimant, illa præeminentia seniori concedebatur; dein verò viro sua doctrinà, pietati ac meritis infigni. Quodque ad paucos dies conferebatur munus, in reliquum vitæ tempus indultum fuit a scilicèt Episcopatus ad vitam. Verum, si illa unitas, luxu, factione ac tyrannide sepositis, sit in toupilantur vel monopolies, vel crafculis:

<sup>\*</sup> V. Hieron Ep. \$6, ad Evagrium.

aliquot dies perutilis; cur item necessaria non esit, suo continuo tenore, per totam vitam ad totius Ecclesiæ quotidiè laborantis commodum; idque tùm experientiæ, tùm rationi, ac naturæ ipsi est adprimè consentaneum. Quod ultimum fatetur \* Doctiss. Beza; ex Dei ordinatione (inquit) perpetua necesse fuit, est, & erit, ut in Presbyterio quispiam & loco & dignitate primus actionis

gubernanda prasit.

Sextò videbatur superioribus annis, quòd quædam illa conformitas quæ intercedere putabatur inter Gallos Protestantes ac Anglos Non-conformistas, aliquam remoram, suo exemplo, hesc afferet dissentientium fratrum coalitioni. Quamquam fatendum est, ut hoc obiter dicamus, maximos inter nos viros, vel Societatem amicè ac sine scrupulo inivisse, ac Synaxin cum Episcopalibus Anglis adisse, vel illum ordinem comprobasse tum suis scriptis epistolis, quæ adhucdum exstant, atque etiam illum diuturnum inter Germanos fratres odium esse magnò cum dolore demiratos. Verum tandem, cum divina providentia nostra peccata exemplari modo castigaret, nostris implacabilis inimicis habenas laxando, atque de avito solo nostro, ad Abrahami exemplum, Dd 2

<sup>\*</sup> Defens. pag. 153.

DE RELIGIONE detruderet, factum est ; Deo ità benignè procurante, ut ipsimet Galli, quos in suam Apologiam heic caussabantur Dissentes, in Episcopales Ecclesias iverint cum eisque turmatim communicaverint, tum populus, tum illius duces ac Pastores Nec vim aliquam fuz conscientiz attulisse credendumest, cùm quæcunque illis cariffima erant, in Galliis ultro dereliquerint ad fuam conscientiam fartam tectamque tuendam; immò postquam corum plurimi diriffimas zrumnes fubissent, atque sint inter confessores nominis Christinumerand, Patebat & illis via adalias regiones acregna. Ubi commiserationum viscera Christianissimèreserata funt, qua istas palantes oves fraterne amplecterentur. Ut nihil fit in nostro exemplo, quod impediat inter omnes Protestantes Anglos illam exoptatissimam, pacem.

mam pacem.

Septimò carissimi etiam nostri fratres aliquid opponebant adversus eximios illos Præsules; quasi illos in suspicionem quandam vocarent in isto reciprocante simultatum, ac controversiarum Euripo. Verum nunc temporis, totus Reformatorum orbis novit, quam reverendissimi illi præsules sint inculpati in vita ac moribus, æquè ac in doctrina & side, (exceptis paucissimis de nomine notis, qui Pontificiæ curiæ; in suum commodum,

er hag lindeaffen-

affer mor part fece xit fuæ regi

vide cilie mec mili te j

> rum vita Ho bon imp nis

mè pra fam hab ma

include funding in it

dif

a Nos T Dark A Lait assentabantur) Nemo nescit, quam insuis moribus; fint à contagio mundi, maximam partem fecreti. Nam & studio ac pietati, in fecessu suo vivune maxime addicti apχίτυποι ac exempla evadentes tum populo suz eura demandato, tum clericis ab corum regimine pendentibus. Ut tamen nihil heic videas, quod vel in ambitionem, vel superciliosam Roma tyramidem inclinet ! Sed media tutillimi euntes gravitatem cum humilitate', majestatem cum Christiana lenitate jungunt. Cæterum Canones Conciliorum in praxin reducunt atque familiares, fua vitæductu ac lineamentis, ipsis sunt; ut qui Hospitalitatem erga Peregrinos exerceant, bonaque Ecclesiæ, in usum item Ecclesiæ, impendant, veluti qui de Galliis persecutionis cauffa hue venerufft , fateri lubentiffime amant. Nam & Patres in Ipfis venerandis præsulibus habuerunt, atque nutritios, cum fame quasi necarentur, cosque nisi patronos habuissent, parum erat quin de illis conclamatum effet. Ebrum vero Doctrina jamdiù inclaruit non folum corum feriptis, quæ funt quam plurima, ac vivid; verumetiam in illorum constantia emicat. Quod nuperrime enituit, cum septem ex illis reveren-dissimis viris, totius cum regni ejulatu, ad turim finifiri ominis locum effent demnatis feri-Dd 4 quo-

DE RELIGIONE quoniam scilicet Regis decreto, quod suz doctrinæ, Religioni atque confcientiæ adversabatur, unanimi consensu obstiterunt. Quòd si omneis eandem pænam non subierint, cæteri tamen in eandem gloriæ æmylationem desiderio concurrerunt. Unde non-solum totum Angliz Regnum in sui fide constabilitum est, ut quidem speramus, in æteruum, cæterique incredibile tum gaudii tùm fortitudinis incrementum reciperarunt: fed & posterorum ætas huic constantiæ und cum humilitate summa junctæ benedicet. Aded ut rite possimus hos præsuls infignire nomine columnarum; quod & olim tribuebatur Attalo, Basilio, ac aliis Patri bus.

Quibus & octavo hanc prægnantem infuper addamus rationem, nos ad mutuam concordiam maxime compellantem: quòd nempè præ oculis habeamus illam, quæ nuperrime inita est, pacem sub initium superioris anni inter Reformatos ac Lutheranos, occasione oblată à quâdam piâ matronă, que è Galliis profuga, persecutionis illius famofæ cauffa, in Curia Illustrissimi Wirtembergensis Ducis degebat, nempè Stugardiz illius Germaniæ circuli metropolews. Quz, quoniam heîc funt, ut quidem judicamus, ignota, hanc historiam minu ane sois de dillo:

fcri-

tu

illa

ru

im

nu

pr.

Tig

cù

DO

vi

lis

re

ob

re

fci

no

fig

til

tù

do

pr

fe

va

fo

7:

Tra

ef

fcribam, ut mei amici in fuischartis mihi retulerunt ipsimet oculati testes. Scilicet pia illa matrona, quâ de loquimur, nostrorum fratrum Lutheranorum communionem impense postulabat, que, cum de more nunquam concederetur nisi post ejuratam pristinam Religionem, principio abillâ, sub rigorosa illa formula, non recepta fuit. Dein cum illa mitius actum fuit. Sed quoniam isti novi, qui proponebantur, articuli, tacitam videbantur involvere abrenunciationem, illis, pro fuâ tenerâ conscientia, subscribere renuit. Verum tandem comprobantibus oblatos alios articulos post maturum examen reverendissimis inter Reformatos pastoribus, scilicet Domino Heydekero celebri Tigurino professore, ficut & Domino Suitsero infigni Theologiæ professore, und cum Doctiffimis Geneva Professoribusac Ministris. rum & Reverendissimis Dominis Durando, Diolympio & aliis Gallis Ministris, in hanc formulam utrinque subscriptum fuit; primò nos nafci peccati originis inquinatos; fedtamen, per baptismum, regenerari; privationem quoque baptismi non damnare, sed solum illius contemptum. Secundò dicebant J: Christum esse gear gom, illiusque duas naturas, fine ulla permixtione, cos menzas effe unitas. Tertio J. Christum venisse ad Dd 5 to-

DERELIGIONE 426 totum mundum fervandum, quod fi homines pereant, hoc evenire illorum nequitià. Quartò tandem afferebant unanimi confenfu credere, quòd affumant æquè realiter corpus ac fanguinem J. Christi, ac panem & vinum, secundum ista verba, accipite,manducate, hoc eft enim corpus meum ; accipite, bibite, bic est meus fanguis. Quoad modum verò, spiritualis est, sacramentalis, ac incomprehenfibilis. Adjiciebant quoque fidem esse necessariam ad communionem digne recipiendam, eosque, qui fidem illuc non afferunt, fe reos efficere corporis ac fanguinis J. Christi. In quâ historia hæc tria ut breviter observentur, Lectoremenixè obsecrafeilicet Demino Heydel ero celebri T suns

Primum quidem, siouti Galli Protestantes in suam communionem lubentissime admiserunt Lutheranos Carentone juxtà Parissios in Synodo Nationali illic habità, jam inde à quadraginta annis, & quod excurrit, nostros quoque fratres Lutheranos superiori anno nostandem in suam Ecclesiam recepisse, quamvisilli, ut qui maxime, unioninon modo adversarentur; sed & Deum insuper propalam orarent, ut nostræ doctrinæ virus averruncaret. Secundo operæ est pretium ut ctiam advertamus Resormatos Protestantes illi concordiæ diu optatæ manus ultro dedis-

-5 1

bus cibi fert omi pro nibi nian fine quò vun fiqu mod unic exo exo dimi men glos conc cùm VOCE cè h reme adhi utri

blen

tand  $\phi$ oe

fe,

NATURAL I. fe, non obstantibus his duabus difficultation bus; tùm quòd Lutherenorum templa crucibus atque imaginibus ubique scateant, præfertim in inferiori Germania, ad quas, ut omnes norunt, toti exhorrescimus, ut qui propter ea ipsa nostræ Patriæ unà cùm omnibus illius deliciis abrenunciavimus, quoniam nobis exploratum est eas, in templis, sine ullà veneratione prostare; tùm denique quòd corum mens de Eucharistia, si ad vivum resecetur, nequeat nostrum subire. Nifiquòd adhærentes Kemnitii cæterorumque moderationi ac generalibus verbis, hanc unionem ultrò adoptamus ad pacem tamdiù exoptatam, secundum normam Evangelii, exosculandam. Tertiò tandem hoc superaddimus, quod hoc immane interjacet discrimen inter ultrà marinos Protestantes, & Anglos; primò quod Ecclesia Anglicana hanc concordiam avide expetiit, ac postulavit cum suis dissentientibus fratribus, tum viva voce, tum scriptis, tum collationibus amicè habitis, ac tandem omnibus tempestivis remediis, que in hoe celesti opere possent adhiberi; quòd cùm fecundò doctrina fit utrinque vel Orthodoxa, vel, in rebus problematicis, inter fratres toleranda, quæstio tandem resolvaturin'apices legis, vel adia-Φορα, quæ viris probis, vel pacificis facile de428 DERELIGIONE

degliuntur, aut facile in consuetudinem, si odium absit, intra brevissimum tempus vertuntur, ut experientia confirmat; vel saltem tertiò si scrupuli conscientiæ vel delusæ vel præjudicatæ adserantur, persuasissimi sumus, (quod & jam oblatum sponte est) Antistites vel cessuros esse, vel immutaturos, bona side, illa, quæ illi reconciliationi moram aut compe-

des injicere quoquo modo possent.

His omnibus discussis lectorem nostrum, finem huic suscepto operi imponendo, cohortamur, ut ad superiora animum suum fummatim advertat, atque nobifcum concludat religionem ipsis natura ac rationis principiis totam inniti, five eam intra mera naturæ Cancellos intueamur, five eam genti Judzorum, aut Christianorum adfixam videamus. Dein illa divinam Majestatem spirans, gravia atque æterna fpirat, ac contemnit fabellas atque inventa hominum; quæ, ubi inducuntur, omnia conspurcant atque pedetentim'cælestia quæque in aniles cantilenas vertunt. Ac demum ista de cœlo missa Religio pacatissima est, similis illi immotæ sedi, de quâ suam originem ducit; factionem hominum turbulentorum aversatur, ac omnia in ordinem cogit, ut homines cum Deo pacem colant; homines inter fese æterna unione reconcilientur, nationes

in

III

ac

ne

rec

no

fic

bo

lig

pa

Sp

de

CO

ato

no

ОП

ac

pu

qu

da

nil

eff

co

in

op

mi

TAN A TOUR ALL I. A C 429. in unum corpus amice pedetentim coëant, ac tandem ad æternitatem fele omnes fingant; ut qua doceat nos non posse ad Deum accedere quieto animo, aut Deum ad nos nequire descendere, donec sæculum aureum redeat, ac primæva innocentia priora cum novissimis conjungat. Undè videre est, quòd ficut Religio Christiana suum obtinet symbolum, quo ab aliis discernatur; ità & Religio Naturalis suum symbolum jure sibi hôc pactô potest arrogare. Credo in unum Deum, Spiritualem, infinitum, justum, misericordem, creatorem hujusce mundi, illiusque conservatorem ; qui debet sincerè amari, atque adorari, quique, ut fons est omnium nostrorum motuum, ità & sit finis ultimus omnium nostrorum cogitatorum, actionum ac totius vitæ nostræ; cuique ideò Religio publica, gravissimis ceremoniis suffulta De6que digna, atque uniformis ubique offerenda est. Credo illum infinitum Spiritum omnibus hominum actibus invigilare. Abillo esse exspectandum omnium virtutum, atque concordiæ commercium, eumque fore tum in his terris tum in futuris fæculis bonorum operum remuneratorem benignum, vel criminum atque obstinationis vindicem justum.

Et sicuti hoc axioma obtinet, quod, ubi desinit physicus, ibi incipit medicus, ità pariter liceat nobis dicere, quod ubi fatiscit ratio, ibi exsurgit revelatio; de quâ, si Deus nobis adspiret, ac dies nos doceat, alia meditabimur ad Numinis gloriam, ac veræ Religionis incrementum, quibus omnia nostra studia dicavimus.

-14

I N-

# held North and translation function has a second translation. 2 1 W 1 4 mount Department of the second Department of the second second

firm follows Children Gum obvious form-

don, createst hundre mundis illaridue enfermancia : etti dalet fincerè ameri. inquestions is quique, unforr elt omnitm sometry and the first control to omríum na firmulm cagiratorum, estre an action mandatorum nosfirma catuque ideo de fergas publics, envilling commissionisfulfiche Decque di eur arque uniforens ubique o --delle Cordo Bum in Loisum Spiritum et ambus le manactibus invigilire. Abilio effice allocations in surfluence, stage concorded commercium, cumque forerbus. in boned always from a farming man a residual Operant remuneratorest benefitting and enminum tone soft instrones vindicem intromi. Enfourithmention axion and object, coold, with definit playles is a forming a made terr and gains

133

## due. Xn'll Bres Geres Mill Ithell, re-

mirror zobal

Rerum in hoc libro contentarum.

Libri de Religione Naturali pars prima.

## Ubi de Deinotitia agitur.

### CAPUT PRIMUM.

Neroductio. Quod litteratus vir fit via-I tori similis. Quot parteis habeat Religio Naturalis. Quid beio per naturam intelligatur. Quòd vulgo Deum noscamus per traditionem , fou fidem. Pag. 1 Caput II. Quodnam sit discrimen inter Dei ftas, & Socinianos. Quod Deifte sint neque Pagani, neque Christiani. Quod Religionem omnem amoveant. Quod Epicurei fint. Eorum origo. Que fint mala hinc exorientia. Responsio buic difficultati, quod ubique scareant Religionis. 6 Caput III. Quod Religio nes distinguat a belluis. Quod Religio universalis inter homines. Quod fit usurpanda ob Det Unegoxle . Tutiffimum est Deum venerari. Quod Religio Christiana sit reliquis praferenda, ab edque absit idololairia. 20 Capit IV. Atheismus est sedulo eradican-

### Index rerum

Cap

te

R

d

La

0/

I

an

br

IA

ri

91

tH

ift

cr da

94

fti

94

do

ju

ba

af-

Capi

dus. An illi inter veteres babiti Athei, reverd tales fuerint Que genera argumentorum funt admittenda ad Divinitatem Cartesii argumentum helc probandam. examinatur. Primum argumentum duotum ex quercinis foliis. Secundum argumentum ex communi consensu. Caput V. Quod duo fint genera Religionum. Deum effe unum patet ex ufu, ac instinctu hominum. Hoc idem oftenditur ex variis veterum ac recentiorum testimoniis, ac concordià. Variis rationibus probatur illa unitas. Partuoias qui fructus. Mala Religioni intulit. Quinque progressus sen incommodaimaginationis in religione. 40 Caput VI. Quod Spiritualitas Deo competat adversus Tertulianum. Quomodo Deus sit in loco adversus Scholasticorum cogitata. Examen illius celebris loci Exod. 33. Quod Angeli nequeant omnia efficecere in natura. Caput VII. Omnes religiosi actus probant Dei justitiam. Quia sit Religio. Suspiria hominum probant illam justitiam. De Deo vulgaris opinio illam ipsam demonstrat. Incommoda enascentia ex Deo justitid orbato. Deus Supremus Judex , ideoque justus, Quomodo Deus justus & bonus

simulesse possit. Quare Deus sinat probos

In hoc libro contentarum.

afflictari. Cur Deus ferat Atheos, 59 Caput VIII. Misericordia divina evidenter probatur ex generis humani inspectione. Rationes, qua Deum movent ad misericordiam. Nature effecta demonstrant illam. Quod homines natura luce fervari possint , probabile admodum est. Idque ostenditur ex hominibus ante-diluvianis. Item id evincitur ex Jobo, atque illius amicis. Quid sit contentum in Jobi Libro; & quando compositus. Hominibus naturd ductis providentia est loco gratia flexanima. Quod Jesum Christum non norint, illis non erit detrimento. Misericardia divina probatur ex sacrificiis. Modus, quo placanda erat justitia divina, fuit ignotus. 80 signate Leves politica

Caput IX. Alios non fuisse mundos, prater istum, non potest demonstrari. Quid sit creatio. Illius Majestas enarratur. Mundus non fuit creatus nostri caussa. Actus, quo mondus creatur, potest esse modus distinctus à Deo, sicut & decretum. Vana quedam veterum ac etiam recentium Indorum opinio de creatione. Creatio majus quid miraculo. Et quid sit miraculum. Regula quedam ad creationem aliquatenus concipiendam. Cartesius examinatus. Probatur mundi creatio.

Le

In hoc mings red mi Caput X. Mundi Confervatio probatur ex Dei Erga tilum amore ; ex Deiconstantid: ex illius voluntate : ex rerum bumanarum interitu. Ex quibus constet conservatio. Due regule inde enascentes. Deus est constans in fine operibus. Responso quibusdam dif. ficultatibus. Origo cometarum. Quod mihil portendant. Quomodo Deus curet omnia, etiam minima. Difficultatibus refponderur. Caput XI. Qued Deus non recreet sua con-- servatione Homines. Abillo tamen depen. - dent; & quomodo. Treis morales canf. - fa confervationis generis humani. Onid in nobis officiat lex naturalis. Ad amorem inflottit contra Hobbium. Nos cum Du conjungit. Leges politica conservant genus bumanum. Quales funt tum apud infide. les tum apud Christianos, Religio alia conservationis origo. Debet effe mitis. Crudelicas proficifciour ab alio principio. Cur Deus tandem pestens immittat, si homi nes confervet.

C

- 1

10

2.1

Ca

Caput XII. Electionis ac reprobationis de cretà contrarianostra libertati. Immutationes, qua acciderunt in opinionibus de decretis, earum instrmitatem detegunt. Instilitas illius gratia universalis a Cameron de Amyraldo introducta demonstratur

In hoc libro contentarum.

Reprobatio si admittutur, ut decretum singulare, hominis exitium à Dea stucret. Electio non viderur probe concepta à deserctorum auctoribus. Decreta reprobationis repugnant Dei misericordia: item Religionis idea. Respondetur ad locum petitum ex Matth. 20. v. 15. Illa opinio adversaur justitue divina. Aderit acceptio personarum, si illa valeat. Unde procedat illa sententia. Quanam decreta admittendia. Quomodò gloria Dei illa opinione obsourem.

Caput XIII Intermine vine noftre naturalis nullum of fixum decretum; immo neo absoluva pravisio. Quadam pranotantur rum de privati hominis fine, tum de bono illino regimino. Indeserminarus finis vita probatur ex conditionato vine promisso. Quad & extendidebet ad fideles novi fæderis. Non posest dici media necessario sequi decrerum. Hnjusce disti falfiras. Incertituda termini probatur ex Ezechia exemplo. Ivem ex experientid, & communi bominum opinione. Item ex fire locorum plius minis po unibium ad vitam. Respondonur locis peritis ex Cap. 14. 6 Pf. 90. Rofpondetur & huis difficultati, quod hac byposhofi omnia fint incerta.

Caput X IV. Sex providentie methodi in re-

MN

on

Ec 2 gendis

### Index rerum

(

gendis hominibus. Quid fit conscientia. Quot facultates in conscientia hominis. Historia de Socratis genio; & quid sit de illo sentiendum. Quid agat conscientia, tum suadens, tum dissuadens. Quid approbans conscientia. Quomodò homo virtute praditus secundum Stoicos sit suo ipso contentus. Quid conscientia reprobans. Quod Spiritus reprimens male à Theologis videtur distingui ab conscientia. Que de Prometheo dicuntur, debent in naturalem sensum pusixos converti. Quid efficiet conscientia ultimo Judicii die. Caput XV. Secunda providentia methodus, temperamentum. An natura nobis insit, obiter disquiritur. Temperamentum omnium ferme actuum principium. Sicut sunt privatorum temperamenta; ità & peculiare cuilibet obtingit genti. Philosophia tertia est Providentia methodus : que maxime olim culta fuit. Providentia Dei patet in fovendâ Stoicorum familiâl, ac doctrinà, item in Epicureà exstinguendà. Superstitio quarta methodus genus humanum conservat, & quomodo. Deus punivit sacrilegia adversus Deos prastita; & quare. Varia superstitionum genera; singularis quadam apud Ciceronem. Gloria quinta Methodus inservit ad mundum conservandum

### In hoc libro contentarum.

dum 3 qua in hominibus prastet. Non dicimus Deo indigna. Religio sexta methodus mundum pracipuè conservat. In eâque tria genere hominum.

Caput XVI. Divina peccati permissio. Intellectu difficilis; & ratio. Non procedit
à decreto; quod variis rationibus refutatur. Malè dicitur Deus permissis e materiam actionis injusta, non verò formam.
Respondetur Sacra Scriptura locis; ubi
criminis actus videtur à Deo prosicisci.
Permissio peccandi non est ociosa contemplatio. Quid sit propriè divina in peccatis
permisso, stabilitur. Clarà simultudine explicatur res vulgò intricata. Quomodò
privatim Deus dirigat actiones malas. Distincte examinatur quomodò Deus sit insons nobis offerendo peccandi occasiones.

Caput XVII. Deus dirigit in peccato locum, tempus, modum. Vide de loco insigne exemplum. Deus tempus, ac durationem peccatorum regit. Caussa revolutionis imperiorum, principum superbia.
Deus & regit peccatorum modum, pænas
peccatis, innumeris modis, adaptando.
Cur Deus heic aliquando ferat peccata.
Quid sit proprie Dei gloria, explicatur.
Quomodo ad illam conferat proborum afEe 2 slittio

flictio. Ultima de conomfu divino questio examinatur. Duo inibiobservament Mastra ad bonum proponsio a Deo est Quad probatur & respondetur dissicultati. Bonacogitatu a Deo esseprobatur quatuor uliis rationibus. Deus non concurnit cum praviis actionibus. Refellicur qua vulgo allegatur distinctionintermineniam & formam actionis mala. Refutatur pravius inpravis actionismala. Refutatur pravius inpravis actionisma concursus; ac rationibus Theologoxum nespondetur. Quemodo tundem Deus concurrat cum bonis, ac malisactionibus.

Libri de Religione Naturali Pars

## Ubi de Deo ritè colendo.

## CAPUT PRIMUM.

Deus est adorandus, si intueamur mentis nostra defectus, ac nostram in nihilum propensionem. Deus solus nobis quietem conciliat. Tutius est Deum colere. Pericula, que enascuntur impiis. Majestas Dei nostrum exigit cultum; tum & illius infinita attributa. Adorandus Deus ob illius misericordiam. Non obstat nostro cultui bac difficultas, quod Deus non videatur.

Caput II. Vera pietus non sita est in externis

## In hoc libro contentarum.

coremoniis. Religio valdo distat à matrei a ideoque debet esse sincera. Est merus jocus sine interna piesate. Nostra vita nibil uliud est nis comadia sine nostro interiori cultu. Idque probatur sum ex Dei naturà, sum ex Paganorum distis. Illa sincera devotio est conformis nostri corporis machinamento. Hypocrisis est perjurium. Quod tutius sit consiseri nostra peccata Deo quam homini; ac probatur. Incommeda qua emergunt homini, si ea consitearis.

Caput III. Nobis inest libertas. Quatuor besc examinanda. Quid hattenus existimatum sit de nostrà mente. Quòd facultates es esus sint indistincta. Quodque unica santum sit, probatur. Ostenditux quid sit discriminis inter voces intetlectus ac voluntatis. Inquiritur quomodò intellectus pracedat voluntatem, vel voluntas invellectum. Quid sit liberum arbitrium. Indisferentia non est de illius essentià. Non solum coactio, sed estam necessitas qualiscunque à libero arbitrio removetur. Liberum arbitrium probatur tribus rationibus. Respondetur dissicultati deducta ex divinis decretis.

Caput IV. Quòd Religio Judaica sit nature consentanea. Quot illius partes. Lex Ec 4. mo-

## Index rerum

moralistota naturalis. Lex Judaorum politica, exceptis quibusdam circumstantiis, est tota moralis ac naturalis. Quare divortium permissum ; & cur tantopere obtineret tum apud Judaos, tum apud Christia. nos. Incerimoniis Deus naturam observavit. Primo in quibusdam ritibus singularibus. Cur Deus multas ceremonias imposuit Judaica genti. Cur Deus nollet, ut agnus cum matris sue lacte concoqueretur. Ablutiones Judeorum erant, prorsus naturales, & necessaria illis populis. Cur porcus vetitus, sient & reptilia. Dens suis praceptis & cautionibus sanitatem populi sui curabat. Quomodo sacrificia sint naturalia; explicatur. Sacrificia ab bomine sponte sua, fine Deo doctore, fuerunt instituta ; probatur. Oftenditur adversus clariss. Episcopum Wilkins sacrificia non effe ex mera institutione. Quid de Melchisedeco sentimus, aperitur, ac refutatur obiter Doctiff. Cunaus. Quomodo Melchisedecus dicatur Dei sacerdos: ubi refutatur Doitor Hammondus. 248 Caput V. Quod Christiana Religio sit natura tota conformis. Quid per nuturam heic

21

(

## In hoc libro contentarum.

ca Religio non usquequaque naturalis erat, nempe si comparetur cum Christiana, utpote imperfecta. Rationes hujuscemodi defectas. Nec item Romana Religio Naturalis, ut obiter probatur. Alia ratio, cur Judaica Religio à natura aliquantisper distaret, nempe quod nimium suis ritibus fatigaret. Erat similis peregrinantibus. Tertia ratio, scilicet severitas illins Judaice Religionis à natura quoque recedebat. Primo probatur Religionem Christianam esse naturalem ex J. Christi nobiscum commoratione. Item ex illins eloquio. Miracula non destruunt 7. Christi viam naturalem; immo potius illud ipsum probant. Prophetia J. Christi non obstant naturali illius Religioni. Plutarchus in sua de Prophetiis opinione refutatur. Quod 7. C. de medio tollatur, non probat illum fuisse natura adversarium; immo contrarium demon-Stratur.

Caput VI. Probatur Religionem Christianam esse naturalem ex Evangelii praceptis. Quod confirmatur ex Gregorio Nysseno: item ex 4. cap. Epist. ad Philippenses. Religio est natura amica, quod passones nostras mitiget ac sopiat. Religio observata longavum vitam concedit. Qui secundum naturam vivunt, din vivunt, quod probatur

Ee 5

### 

exemple. Natura ab Evangelio reftauratur; quod ex Patribus docetur. Evangelium won pervenit ad fuam puritatem, nifi per gradus. Baptismus noster & in usu erat apud Romanos & Gracos. Nature non est contraria S. Cana, immo & populorum moribus confentanea. Caput VII. Fides non officit noftra supradicta doctrine. Credulitas nobis est quasi Naturalis. Fides nostra, ex quibus constet. Aderit fides in colis. Gratia non repugnat nostro dogmari, cum naturam stabiliat. Bonorum distributio nature non repugnat. Probatur crucem non effe adversam natu-. re, fi res attendatur. Non contradicit nature amor inimicorum nobis in Evange--otio imperatus udarandi . incipios zu 285 Caput VIII Trinitatis myfterium noftra - doctrine non officit; quod pluribus oftenditur. De illa sobrie est fentiendum. Respondetur & Justini testimonio. Quibus erroribus hornostrum dogma occurrat. Quinque regula ad Paganos convertendos. Quomodo Pentificiise prave gerant in illis conreverendis in Aug 1. 900 . 4 20 com Caput IX. Religio debet effe libera. Id probatur primo ex libertatis antiquitate. 2. Exillins libertatis origine. 2. Ex libero nostro arbitrio. 4. Ex Religionis autto-CX1723re.

-10

dis

In hoc librum contentarum.

re. 5. Ex Religionis naturà. 6. Expracomis Religionis, ST .: Capitio repurnat Re-8. Coastio mali erat ominis ligionis fini. apud Paganos. 9. Odiosa ex illins au-Abraso in pediane uni of Libertaseras vin omnibus Pagapismi Religionibus. 11. Ut ridibahamest velle opinionem de mente deturbaren eta O Beligionem degende. 12. Horrendum est Religionem cogere. Quousque Magifenatus auctoritus extendi posfit, determinatur. Caput X: Planings variandus probacus Deine, per imagnet, won effection and um. Quare immerings deremin jub-best fulle-"res non vero, "ver nord fut nova" Dens non weber depines and finition directs homi-Ogs. Reposition Strigorgadhin Prailette moralis in Corde noftro, feis naturalis lege.

Caput II. Lexinaturalismile creditur in escriptanostris cordibus à nostro ortu. Qui temporeincipiamus peccare. Legem nain ratem nobis noi inesse bine a probatur, quòdiex si persetissimesse. explesse etla semena lesis, soldi, ne quant explicari, Quòd a, bono institutione tantum aucentur. Quod si discrimen iner bominem es bellmini coste sellmini coste descriptiones in exploratione tantum debellmini coste su discrimentales. Otrème bruta sint sint contrare.

Libri

Libri de Naturali Religione Pars Terria.

ts

rs

te

27

Cap

in

te

gı

Cap

27

te

22

P

L

te

E

6

te

Ci

17

Capi

to c. La Cirionis maine 6. Expre-

Ubi agitur de mutuis officiis hominum aliquà Religionis reverentià imbutorum.

## Horrendum che Religionem conserve Que-

Quod eres fint partes legis naturalis. Qui modò, & quonsquè propagata sit naturalis. Lex. Probatur proprium amorem essecussam omnium humanarum Actionum. Ostenditur nos Deum amare propter nos ipsos. Reperimus & primam tabulam legis moralis in corde nostro, seu naturali lege.

Caput II. Lex naturalismale creditur inscripta nostris cordibus à nostre ortu. Quo
tempore incipiamus peccare. Legem naturalem nobis non inesse hinc 2. probatur,
quòdlex sit perfectissima ratio. 3. Quòd
illa semina legis, sidei, nequeant explicari. Quòd 4. homo institutione tantum doceatur. Quod sit discrimen inter hominem
& belluam respectu legis naturalis. Utrum
bruta sint av touata. Qua sit tandem il-

| _   |     |         | ** ** ** ** ** | -          |
|-----|-----|---------|----------------|------------|
| T.  | hac | liberre | - annen        | tarum.     |
| 111 | HOC | HUIUH   | COHEC          | itai uiii• |

la lex vocata naturalis, penitius inquiri-

Caput III. Quòd septem Noachi praceptorum traditio sit mera fabula. Quare septem recenseantur. Abrahamus fuit Idololatra. Illa septem pracepta sunt vel ex naturà, vel Mose petita, ut fatetur Maimonides. Illi Centuriones de quibus cap. 7. Luc. & 10. Act. non erant proselyti Domicilii.

Caput IV. Quidsit peccatum originis distinctè ostenditur. Non somel, sed pedetentim inducitur contrà vulgatam omnium Sententiam. Probatur peccatum originis per gradus in nosintroduci.

Caput V. Peccatum originis non meretur mortem aternam contra Patres, ac recentes Theologos. Nostra sententia probatur tum ex Ninevitarum exemplo tum ex divino justitia usu, ac Patrum Gracorum exemplo. Eadem doctrina ostenditur ex varia Dei dispensatione ergà adultos, & infantes. Infantes non babent liberum arbitrium. Ergò non condemnandi. Res ulterius probatur. Qua sit illa mors qua ex Dei decreto ad omnes extenditur, & unde prosiciscatur. Quomodò dicamur silii ira Ephesi 2.

3. Non potest excusari Theologorum bâcin re Sententia.

In hochimmedonsbaduum.

Cap

Ca

Ca

Capite V In Howieres derry fof Societatem defiderarunt ; idogre precipue ma Denmes. terenes Onomodo speckingendul fid venfus 26. cap 4. Gen. quod homines runc copevint Doum invocare. Primas gradus illius Societaris fuit in patenti campo se confociare ad Der einteum. Quid fignifiet nemplum apud vereres. Secundus Religiofa Societa. ris gradus eft in temptis, fed apertis fife convocare. Terrius gradus illius Religiosa Societaris fuir so in remplis undique clausis congregare. Que faife viderm origa ima. ginum: Quinam fuerio quarras gradus ajufatem Sociolaris. quid Schifma; & quam for periculosum. quid harefes : o quomodo cam Schifmate confundatur. 355 Caput VII. Hodierni Scopsiei funt philoso. phis antiquiorum faculorum perientofiores. Epicurus do ufu noftrorum fenfuum foriuito indulsorum refutatar. Scepticifmas exploditur, in divinis, in moralibus, in nasuralitus. Sceptions of arumnofor, quan Hypocondriacus, ant Bellmaipfa, fi fuis fet principiis. Que possint vel non possint sein in divinis. Non oft quod propter aliqua ridicuta in hominum Religionem inducta, ut imagines, de cateris prafracte dubitemus. Male Socious J. Christi Divinicatem negavit. Quid discriminis inter Deiftas , & ScepIn hoe librum contentarum.

Cepticos. angel and maine fill 1 and 265 Caput VIII. Sinceritas nobis of colenda. Fesuita cum sua retentione montali exploduntur. Quid fit mendacium. Juftitia & veritas in S. Scriptura junguntur. D. Chrysoft. refellitur. Jesuitarum Doctrina est origo perjuriorum & Hypocriseos, à Patribus & Paganis ipsis prohibitorum. Quod nihil sit, ad gloriam Dei tuendam, prastandum nostra sinceritati contrarium. Duo horrenda exempla finceritati adversa. Caput IX. Ubi Christianorum divisiones

è

2

73

5

¥-

4-

m

iri

i-

ut

15.

4-

Ó

ep.

describuntur. Dissidium narratur quod inter Gracos ac Latinos de processione Spiritus Sancti intercedit. Via ad concordiam oftenditur. Tyrannis Ecclesia Romana.

388

Caput X. Que fuerit inter Protestantes difsensio de gratia universali. Quis sit Helvetiorum rigor de punctis. Qua severitas rigidorum Lutheranorum, immo adversus mitigatos eorum fratres. Via aut Regula ad pacem conciliandam, inter Lutheranos, & alios Protestantes.

Caput XI. Diffensiones, qua in Anglia obtinent. Quatuor corum cauffe aperiuntur.

405

Caput XII. Varia rationes pragnantes, qua DifIndex rerum, &c. debeant Dissentientes in Anglia fratres mod vere ad Societatem cum Ecclesia Anglicand ineundam. Historia recentis reconciliationis inter Reformatos & Lutheranos. Conclusio totius operis. 415

## FINIS INDICIS.

Coput V. Ust Confidences with some supported and sup

Capter L. Lear laces of Protestants of the Active and A

Capte M. I. L. Proseyationer presentation and

ACO 19 ST. 2 SPECIAL SEARCH IN POSTEINA A CONTRACTOR SEASON OF THE CONTRACTOR IN A CONTRACTOR OF THE CONTRACTOR SEASON OF THE ACOUNTY SOLD OF THE CONTRACTOR OF THE CONTRACTOR IN A ACOUNTY SOLD OF THE CONTRACTOR OF THE CONTRACTOR IN A ACOUNTY SOLD OF THE CONTRACTOR OF THE CONTRACTOR IN A ACOUNTY SOLD OF THE CONTRACTOR OF THE CONT